Universidad de Guanajuato
Campus Guanajuato
Divisién de ciencias sociales y humanidades

Departamento de educacion

Examen General de Conocimientos
Desarrollo escrito de un tema
Eje de desarrollo humano
Ensayos desde la experiencia: desarrollo humano, educacion y practica docente
Para obtener el grado de

Maestria en Desarrollo Docente

Presenta

Carlos Villalpando Martinez
Directora:

Mtra Cristina Solérzano Ruiz

Salamanca, Guanajuato, 16 de enero de 2026.



Agradecimientos

A mi mamd Amparo Martinez Granados por la paciencia en el proceso de la maestria, en
el apoyo emocional y soporte integral.

A mis hermanas Carla Michelle y Elvia Alejandra por acompaifiarme en el tiempo.

A mi tio y segundo papa Miguel Martinez Granados por su apoyo integral e
incondicional.

A mis docentes que me acompafiaron en mi proceso educativo.

A el profesor Ricardo Solérzano Zinser por ser mi primer lector, director del trabajo y
guia en el desarrollo humano y el proceso de encontrarme como autor y persona.

A la maestra Cristina Solérzano Ruiz por ser mi nueva lectora, directora e impulsora de
mi trabajo.

A mis lectores la Dra. Rosario, el Mtro. Gonzalo, la Mtra y compaiiera Araceli.

Al Dr. Fabian por darme la oportunidad de regresar a presentar mi trabajo.

A mi mismo por continuar este proceso tardio de titulacién, que me permitié conocerme a
mi mismo, en mi proceso de convertirme en docente y mejor persona.

A la memoria de mi padre Cp. Carlos Villalpando Lépez y mi abuelita Estela Granados

Raya.



Indice

INtroduccion ENEIal....................c.oooviiiiiiiiieiieeece e e 4
Fundamentos de desarrollo humano...................coooiiiiiiiiiiee e 7
Comunicacion significativa en el proceso educativo.................cccoeeeiiriiniiininiiniecceeees 16

Condiciones que favorecen el ambiente de seguridad emocional y su aplicacion en el aula 30

Educacion centrada en el estudiante.......................cocooiiiiiiiiiiniieee e 37
Caracteristicas del facilitador de Srupo.................ccoccoeiiriiiiiieiieieeeeeee e 46
Conclusion GEMETAL..............ccoocuiiiiiiiiiiiiiet ettt sttt ettt e beeseesaeebesneesaeennens 58

RELCIEIICIAS: ... ..ooeeeieieeeee ettt e e e e e e e et e taa e eeeeseeee et taanaaessseeeresasanaeseseeenenes 60



Introduccién general

El presente desarrollo escrito se elabora como parte del Examen General de
Conocimientos de la Maestria en Desarrollo Docente de la Universidad de Guanajuato y se
inscribe en el eje de desarrollo humano. Desde este marco, el trabajo propone una reflexion
critica y situada sobre la educacién como un proceso profundamente humano, que no puede
reducirse a la transmision de contenidos ni a la aplicacion instrumental de metodologias, sino
que implica necesariamente la consideracion integral de la persona: su historia, su cuerpo, sus
emociones, su lenguaje y su contexto social.

El enfoque de desarrollo humano, de raiz humanista, parte de la premisa de que las
personas poseen una tendencia natural al crecimiento, a la autorregulacion y a la transformacion,
siempre que existan condiciones favorables para ello. En el &mbito educativo, dichas condiciones
se expresan en ambientes de seguridad emocional, relaciones empaticas, comunicacion
significativa y practicas docentes congruentes. No obstante, estas dimensiones suelen quedar
relegadas en los modelos educativos tradicionales, los cuales privilegian el control, la evaluaciéon
estandarizada y la autoridad jerdrquica por encima de la experiencia vivida de estudiantes y
docentes.

Este trabajo parte de la conviccion de que la educacidn no puede pensarse al margen de la
vida cotidiana ni de las trayectorias personales de quienes participan en ella. Ensefar y aprender
no son actos neutros: estan atravesados por historias de vida, por experiencias emocionales
previas, por condiciones culturales y por estructuras sociales que influyen en la forma en que las
personas se relacionan consigo mismas y con los otros. Desde esta perspectiva, el aula —o

cualquier espacio formativo— se convierte en un escenario relacional donde se ponen en juego



no solo saberes académicos, sino también emociones, creencias, resistencias y posibilidades de
cambio.

A lo largo del documento se articulan reflexiones tedricas con experiencias profesionales
concretas desarrolladas en distintos contextos. Por un lado, se recupera la experiencia como
facilitador del Modelo de Atencién para Hombres Generadores de Violencia (MAHGV), un
espacio de reeducacién masculina donde el trabajo grupal, la escucha empadtica y la seguridad
emocional resultan condiciones indispensables para la toma de conciencia y la transformacién
personal. Por otro lado, se integra la practica docente en educacion superior y secundaria, donde
se observa como los principios del desarrollo humano influyen directamente en el clima del aula,
la participacion del alumnado y la construccion del aprendizaje significativo.

Asimismo, el proceso formativo vivido durante la maestria ocupa un lugar central en este
desarrollo escrito. Lejos de concebirse como un trayecto exclusivamente académico, la
formacion docente se presenta aqui como una experiencia personal de revision, cuestionamiento
y resignificacién de la propia préctica. En este sentido, el trabajo asume que el docente no es un
agente externo al proceso educativo, sino parte constitutiva del mismo, y que su forma de estar
en el aula impacta de manera directa en las posibilidades de aprendizaje de los estudiantes.

El documento se organiza a partir de distintos ejes interrelacionados. En primer lugar, se
abordan los fundamentos del desarrollo humano como base conceptual para comprender el
aprendizaje desde una perspectiva integral. Posteriormente, se analiza la comunicacién
significativa en el proceso educativo, entendida como un encuentro humano que posibilita el
autoconocimiento, la expresion emocional y la construccidn de sentido. Mds adelante, se
reflexiona sobre las condiciones que favorecen un ambiente de seguridad emocional en el aula y

su aplicacién en distintos contextos educativos. Asimismo, se desarrolla el enfoque de educacion



centrada en el estudiante como una propuesta ética y pedagdgica que reconoce al alumno como
sujeto activo de su aprendizaje. Finalmente, se examinan las caracteristicas del facilitador de
grupo, destacando actitudes como la congruencia, la empatia y el interés positivo incondicional
como pilares del acompafiamiento educativo y social.

Este desarrollo escrito no pretende ofrecer recetas ni modelos universales. Su intencion es
dar cuenta de un proceso reflexivo que articula teoria, practica y experiencia personal,
reconociendo que el conocimiento en el campo del desarrollo humano se construye desde la
vivencia y la reflexion situada. Desde esta mirada, el desarrollo humano se presenta no solo
como un enfoque tedrico, sino como una practica cotidiana que atraviesa la educacion, la
comunicacion y la relacion con los otros.

Las experiencias vertidas en el presente escrito nos ayudan a reflexionar el desarrollo
humano y el desarrollo docente como una perspectiva que se construye con la practica educativa,
que combina lo tedrico y practico, que sirve para incorporar el crecimiento personal y la
construccion del conocimiento del docente con los alumnos, en una relacion dialéctica, en lo que
se ensefia y nos ensefian.

Pensar la docencia desde el desarrollo humano implica asumir una responsabilidad ética:
crear condiciones para que las personas puedan aprender, expresarse y transformarse en un
entorno de respeto y aceptacion. En ese camino, ensefiar deja de ser inicamente un acto de
transmision de saberes y se convierte en una experiencia de encuentro humano, donde el

aprendizaje es también una forma de cuidado, reconocimiento y crecimiento personal.



Fundamentos de desarrollo humano
Introduccion

El desarrollo humano es un enfoque que se centra en el desarrollo continuo de la persona
e implica el crecimiento y mejora de sus capacidades a lo largo de su vida; en tanto existan
ciertas condiciones establecidas de seguridad psicoldgica que brindan los terapeutas,
facilitadores o docentes, ayuddandonos a convertir cualquier tipo de experiencia en algo llevadero,
para transformarlo en resiliencia.

Las personas pasamos por vivencias que construyen significativamente nuestras
experiencias y formas de actuar durante nuestras vidas; pueden ser positivas o negativas y, sin
acompafamiento, generan pautas que condicionan nuestro comportamiento. La psicologia y el
enfoque centrado en la persona nos permiten sentir emociones sin que estas nos condicionen.
Puedes sentir enojo, tristeza o felicidad, pero seguir en tu camino; se puede expresar, hablarlo y
transformarlo en positivo.

Nos dice la Secretaria de Educacién de Guanajuato (SEG) (2018) que, para entender los
mecanismos de re-consolidacién y reconstrucciéon de la memoria, se puede tomar oportunidad de
las expresiones de los eventos cotidianos, reclamos o cualquier otra expresion, por medio de la
escucha profunda o de algin otro elemento que modifique la memoria emocional de los eventos
y que puede tener una experiencia de transformacién emocional de la salud mental de las
personas.

Como experiencia profesional en la aplicacion del enfoque de desarrollo humano, en el
Modelo de Atencién para Hombres Generadores de Violencia (MAHGV), que facilité como
operativo del Instituto Municipal de Salamanca, Guanajuato, por cinco afos, y en el que yo

también tuve un proceso terapéutico para dejar mis propias violencias, me di cuenta de que los



hombres, al estar impregnados de conductas, vivencias, experiencias familiares, personales y
culturales de violencia estructural, incorporaban ciertas actitudes, emociones, formas de pensar y
actuar que condicionaban su vida diaria. El proceso de hablar de sus emociones es practicamente
nulo; los hombres dificilmente expresan sus emociones y, cuando lo hacen, es en forma de
agresividad. El MAHGYV propone entonces un modelo participativo, en el que, a partir de tus
propias experiencias y las de los demds usuarios, identifiques tus propias violencias, te conozcas
a ti mismo, aprendas a identificar tus emociones y generes bienestar en todos tus circulos, por
medio de un programa de 16 sesiones y con la conduccién de socidlogos, psicélogos y demads
cientificos sociales, teniendo un impacto en la salud mental de las personas.

Desarrollo

Una de las condiciones bésicas para el aprendizaje es favorecer un clima de seguridad
emocional en el aula, por medio de lo que Rogers define como el proceso de realizarse como una
persona completa; esto se logra mediante conceptos relacionados por el docente y compartidos
con los estudiantes, como la congruencia del terapeuta, el interés positivo emocional, la
resiliencia y la escucha activa, que brindan al estudiante un entorno en el que puede sentir,
dialogar y estar seguro en su crecimiento como persona individual y en grupo, para aprender a
relacionarse y convivir.

El modelo educativo tradicional brinda a los estudiantes informacién, conocimientos y
mecanismos que le sirven al Estado para controlar y condicionar a las personas a modos de
produccion, ya sea de conocimientos o econémicos, para que los individuos convivan en
sociedad. Empero, existen programas que facilitan un desarrollo de la persona. Quintanilla,
recuperada por la SEG (2018), nos dice que los alumnos presentan una inversion tragica en la

escuela primaria: muchos nifios tienen un alto nivel de autoestima y poca informacién al entrar a



las escuelas, proceso que se invierte al finalizar la primaria, ya que la educacién y salud
emocional no se brindan efectivamente en las aulas. En las capacitaciones para docentes, si las
hay, solamente se hacen por requisito.

Como funcionario publico, encargado de promover platicas, talleres y cursos
relacionados con la perspectiva de género y la salud emocional de mujeres y nifios, me percaté
de la dificultad que existe en la educacidn, en todos los niveles, para recibir ese tipo de
informacion, ya que hasta en nuestros dias sigue siendo un tema tabu. La educacion bésica, en
particular la primaria, fomenta actividades y contenidos tedricos sélidos, pero pocas veces
promueve ambientes de seguridad emocional. Los docentes, a pesar de las capacitaciones
continuas, lo hacen por cumplir requisitos y no se informan en realidad. En el momento en que
un alumno llega con alguna problematica, no saben qué hacer; los directivos, en muchas
ocasiones, desconocen los protocolos o no los aplican por la burocracia que ello implica, dejando
a los alumnos desprotegidos.

Los esfuerzos para que la salud emocional se llevase a cabo en la educacion y el
desarrollo humano comenzaron con el trabajo de Palomares (1980), recuperado por la SEG
(2018), ya que se dio cuenta de que la psicoterapia, aunque efectiva, era muy costosa y, en
algunas ocasiones, un privilegio. No todas las personas podian acceder a ella y, para el gobierno,
requeria de una inversién enorme; por ello, ide6 un tipo de programa preventivo educativo, en el
que la salud emocional es méds accesible con el trabajo en grupos, del cual se basan un sinnimero
de iniciativas educativas; es el caso del MAHGV.

Las personas responden a estimulos positivos o negativos de acuerdo con las
herramientas que tienen del organismo e intelecto. Cannon (1914), recuperado por la SEP

(2018), menciona un fendmeno conocido como fight or flight response; nos dice que, ante un



10

estimulo amenazante, el cuerpo se prepara para pelear o huir. Todo el cuerpo se dispone a esa
accion, incluso a quedarse inmovilizado, preparando su cuerpo y muisculos para correr, trepar o
golpear de maneras sorprendentes; nos pone en un modo de alerta y genera cortisol como uno de
los indicadores de dicho estado.

En alguna ocasion, como facilitador del MAHGV, uno de los capacitados se encontraba
renuente a participar en el grupo; en algunas ocasiones se le veia reacio a asistir, tomado o en
negativa. El modelo consta de 16 sesiones como minimo y, generalmente, a la octava sesion se
les pide que cuenten el hecho de violencia que los llevé ahi. En las sesiones previas también se
les incentiva a participar, pero, al no estar acostumbrados a comentar sus emociones, lo hacen
poco; es hasta la mitad del programa donde se dan cuenta de que el grupo es un espacio libre de
violencia. Ya han entendido los conceptos del proceso violento y pueden expresarse. En la sesion
llamé al alumno para que compartiera con los demads participantes su hecho de violencia,
recuperando las acciones de violencia que €l ejerci6 en contra de su esposa. En otras ocasiones,
€l habia mencionado que no habia golpeado a su esposa, que no sabia por qué estaba en las
sesiones; incluso habia tenido acciones agresivas verbales en contra del facilitador. Cont6 que
estaba molesto porque su esposa queria trabajar y €l no la dejaba, porque era el hombre de la
casa. Su esposa se encontraba en la azotea, y el usuario, al tener un enfrentamiento verbal, la
golped, alegando que estaba alcoholizado. La esposa, al recibir violencia fisica, respondié con
una agresion igualmente violenta, pero en defensa del afectado, y le lanzé una maceta a la
cabeza, que le causo, en palabras del usuario, un dafio neurolégico. Aqui se ejemplifica el fight
or flight response; no se justifican ninguna de las dos violencias, sin embargo, al recibir un
estimulo fuerte, las personas reaccionan con un instinto de alerta y supervivencia que, con una

gestion inadecuada de las emociones, puede llegar a ser negativa.



11

Cuando una persona percibe riesgos, sufre cambios psicobioldgicos. En el proceso
neuronal se liberan sustancias que producen cortisol; al estar en un continuo estrés o amenaza, su
produccidn continua tiene un efecto nocivo. La persona entra en un modo de defensa, las
sustancias llegan al cuerpo, la sangre deja de fluir por el cerebro y todo el organismo comienza a
correr, pelear o paralizarse de terror.

El proceso de violencia tiene aplicaciones similares. La persona, al cometer violencia
como justificacion o respuesta a estimulos personales, familiares y culturales, presenta conductas
comunes dentro del proceso violento. Por discusiones o malentendidos, los usuarios tienen
cambios en su pensamiento, en las reacciones que experimentan y cometen actos de violencia.
Lo voy a ejemplificar con uno de los casos del MAHGV: uno de los usuarios del modelo
presentaba una actitud dominante en las sesiones, no comprendia en un principio algunos de los
conceptos. Nos conté el motivo por el cual estaba siendo atendido. En una ocasién llegé a su
casa, vio que la mesa estaba sucia y, como un servicio, pidié que su esposa la limpiara; cosa que
él pudo hacer con facilidad. Sin embargo, sentia que era deber de ella. Tras varias solicitudes, el
usuario explotd y lanzé la mesa con todo lo que tenia encima. Es un tipo de violencia fisica de
alrededor, en grado de amenaza. Nos menciona que en su cuerpo comenzaron a suceder cosas: se
sentia tenso, la boca se le empez6 a secar y le dolia el lado izquierdo del brazo. En el grupo se les
ensefa a identificar su espacio corporal, para saber qué pasa antes de cometer la violencia.
También se les enfoca a saber qué servicios quieren y cémo dejar de pedirlos. El queria que la
mesa estuviera limpia; la pudo haber limpiado €l, sin embargo, no lo hizo, ya que pensé que eso
eran actividades de mujeres. A eso se le llama espacio cultural o actitudes machistas. Su esposa,
al presenciar que estaba enojado, le dijo: “pero no me vayas a pegar”. El penso: “;cémo no te

voy a pegar si soy tu esposo?”, y le pegd. A eso se le llama espacio intelectual: ;qué piensas



12

antes de cometer violencia? El ejemplo va de la mano con las indicaciones de los facilitadores,
para que ellos mismos identifiquen sus procesos de violencia y, con las herramientas que se les
dan, dejen de hacerlo. En el relato, el usuario y la victima procesan un cambio psicobiolégico en
su conducta y persona, ya que presentan emociones fuertes y, sin un acompafiamiento, la
persona, a pesar de saber que es algo negativo, lo realiza, ya que asi justifica su conducta. A
partir de las sesiones, ellos saben los pasos a seguir para dejar de ser violentos.

Cuando una persona percibe riesgos, sufre cambios psicobioldgicos; en el proceso
neuronal se liberan sustancias que producen cortisol. Al estar en un continuo estrés o amenaza,
su produccion constante tiene un efecto nocivo. La persona entra en un modo de defensa, las
sustancias llegan al cuerpo, la sangre deja de fluir por el cerebro y todo el organismo comienza a
correr, pelear o paralizarse de terror.

El proceso de violencia tiene aplicaciones similares; la persona, al cometer violencia
como justificacion o respuesta a estimulos personales, familiares y culturales, presenta conductas
que son comunes dentro del proceso violento. Por discusiones o malentendidos, los usuarios
tienen cambios en su pensamiento y en las reacciones que experimentan, cometiendo actos de
violencia.

En educacion, bajo el principio del estado de alerta o de defensa, un nifio inteligente, al
ser cuestionado por una operacién matematica simple estando en un entorno violento o
restrictivo, olvida todo lo que ha estudiado y no sabe qué responder. Lo mismo ocurre en los
adultos: cuando, en una relacion interpersonal, se activa el estado de defensa, la persona percibe
solamente la amenaza y se concentra en atacar o protegerse, mas que en escuchar razones y

encontrar soluciones.



13

En las relaciones sucede lo mismo; al estar en alguna situacion de tensién o de malestar
fisico o emocional, la persona, sin herramientas emocionales, se aisla. Se detona en él o ella
cortisol y actitudes defensivas. Al no conocerse, responden ante estimulos agresivos. Con un
manejo adecuado de las emociones, ;qué se puede hacer? Conocerse a si mismo. Cada una de las
personas conoce qué pasa en su cuerpo cuando se enoja: a mi se me seca la boca, me trabo al
hablar, se tensan mis musculos y se me dilatan las pupilas. Empecemos por identificar las
nuestras. Necesitamos entonces salir del espacio donde estemos; previamente, tenemos que
hablar con nuestra pareja del “tiempo fuera”, que es una estrategia utilizada para salir, al menos
una hora, de ese espacio. Esto permite relajarnos, realizar ejercicios de respiracion y enfocarnos
en el aqui y el ahora, para regresar y construir un didlogo. En la educacién sucede lo mismo;
cuando estamos en una situacion de tension, nerviosismo o estrés, lo identificamos y decidimos
salir al bafio, tomar agua y respirar. En situaciones como el trénsito, no podemos salir del auto si
estamos manejando; sin embargo, podemos realizar ejercicios de respiracion y asi relajarnos.

En la crianza, los padres, al brindar a sus hijos un regaiio o un sermon, activan en ellos
una actitud defensiva. A pesar de la importancia que pueda tener el mensaje, no lo escuchan; su
cuerpo se pone tenso y, regularmente, cruzan los brazos y fruncen el cefio. Los padres de familia,
al no saber identificar esas actitudes, siguen hablando sin tener efectividad. Lo mismo pasa en la
educacion, en lo laboral y en otras formas de socializacién. Padres y docentes deben tener, al
menos, nociones basicas del proceso de neuroaprendizaje emocional de los jévenes, ya que, en
presencia de eventos inesperados, como regafios, violencia o incluso emociones fuertes como la
alegria, el aprendizaje asociativo emocional se mantiene abierto y receptivo, teniendo la

suficiente carga emocional para quedarse grabado en ellos.



14

Cuando el alumno percibe amenaza en el salén, lo inico que aprende es una asociacion
negativa. Aprende a tenerle miedo al maestro y a sentirse intimidado en la escuela. Uno de los
subproductos de la educacion basada en estimulo-respuesta es el aprendizaje del temor; aprenden
con estimulos negativos, asocian las actividades escolares con algo dificil, les da miedo y se
sienten inseguros. Esto puede afectar también sus elecciones de vida; por ejemplo, no estudiar
matemadticas porque todos los maestros de matemadticas son dificiles o estrictos.

Las asociaciones negativas pueden transportarse a todos los dmbitos de la vida. Si, en una
relacion de pareja, ante cualquier situacidn estresante o negativa, tu pareja reacciona de manera
violenta, intentas por cualquier medio evitar esa reaccion con él o ella y eres complaciente;
desdibujas la relacion del “yo” para estar bien con la otra persona. Generas un miedo a cdmo
puede reaccionar y condicionas la relacidn a evitar esas manifestaciones de conducta. En el
MAHGYV, en alguna ocasidén, un usuario, al ser cuestionado por los servicios que él pedia, como
que la comida estuviera lista cuando llegaba de trabajar, servida y caliente, mencioné que no era
necesario pedir ningtn servicio, porque su esposa, cuando €l llegaba, ya le tenia todo listo. Otro
usuario contestd: “Es que nuestras esposas ya nos conocen; si no tienen todo listo, nos enojamos
y ya nos tienen miedo”. Sin duda, por una asociacion negativa en la que, en el pasado,
reaccionaron violentamente.

La evolucion del pensamiento para enfocarnos en nosotros mismos es un proceso que se
lleva a cabo desde el desarrollo humano, con enfoques de aplicacion en varias aristas, como la
educacion, la capacitacion y lo terapéutico. Para mejorar, tenemos que transitar a un estado de
escucha y trascendencia. Al acto de escuchar se le relaciona con nuestro didlogo interno; el acto
de transformar las palabras en realidades abstractas lo podemos hacer con el lenguaje, en el

mundo abstracto y simbdlico de nuestro pensamiento. La practica de poner atencién a nuestros



15

pensamientos y emociones nos da la posibilidad de reflexionar y aprender sobre lo sucedido; se
traduce en experiencias.

Conclusion

El desarrollo humano es, entonces, ese proceso en el que las personas se completan, por
medio de un enfoque centrado en la persona, ya que los sujetos son quienes construyen su propia
realidad, mediante las herramientas que brinda la educacion, los terapeutas y los facilitadores del
aprendizaje. En un ambiente de seguridad, las personas crean espacios propicios para
desenvolverse y mejorar en si mismas y para la comunidad.

El enfoque de desarrollo humano no existe en muchas plantillas curriculares. En
educacion bésica existe la materia de habilidades socioemocionales; sin embargo, en las
universidades se deja de lado la salud mental. En mi caso personal, lo he podido aplicar en las
licenciaturas de Administracién, Pedagogia y Criminologia, con ejercicios para que los alumnos
se conozcan a si mismos. Con ello, se reflexionan las propias actitudes de los estudiantes; les
sirve para su vida diaria y laboral. He aplicado recientemente la técnica de focusing, para
reconocer las sefiales de nuestro cuerpo como un proceso de conciencia y sanacién emocional,
asi como los Circulos de Aprendizaje Interpersonal de Solérzano (2017), que nos ayudan a
expresar aquello que no es comtn decir y nos hacen crecer como personas individuales. Ese

desarrollo humano lo podemos proyectar a la sociedad, desde lo profesional, educativo y social.



16

Comunicacion significativa en el proceso educativo

Introduccion

Cada ser humano conoce la realidad a través de su propio aparato de percepcion, misma
que esté relacionada con las experiencias y vivencias de cada persona desde lo social, cultural,
familiar y personal. La persona conoce a través de ellas, acepta o normaliza conductas; la
percepcion se forma a través de su mirada, desde la percepcion fenomenoldgica, se dirfa que es
desde su vida diaria. Igualmente, el lenguaje construye los significados de los pensamientos de la
persona e influye en rasgos educativos.

La vision de las ciencias, al querer objetivar el conocimiento, nos ha hecho creer que en
las investigaciones solo existen sujetos y objetos de investigacidn, separdndolos de tajo al
observar variables dentro de la teorizacién. Se nos dice que debemos separar nuestros
sentimientos, percepciones y opiniones de lo que vamos a trabajar para evitar un sesgo
metodoldgico. Dentro del enfoque personalista y de las ciencias sociales, esto acontece de
manera distinta: cuando el ser humano quiere aprender mas sobre si mismo, se convierte en
sujeto y objeto de su propia biisqueda y vida. Segin Solérzano (2017), trabaja en él mismo y, por
consiguiente, lo logra con los demaés.

La experiencia humana y lo que experimentan las personas es fundamentalmente
individual y toma vida dentro de la persona. Un encuentro humano significativo significa, dentro
de la psicologia humanista, trabajar con las condiciones minimamente necesarias como la
congruencia, la empatia y la aceptacion incondicional con la propia persona, con los pacientes o
estudiantes, en relacién también con la estructura social de cada persona. Esa interaccion de la
persona con la estructura de su alrededor —familia, sociedad, escuela, trabajo, cultura—

condiciona su percepcion.



17

Las personas viven pensamientos diversos. Como docente y facilitador de programas
sociales, me he dado cuenta de que las personas actuamos condicionadas, en algunas ocasiones,
por nuestras experiencias, la educacion que recibimos en la familia, nuestra condicion de clase,
el entorno, la cultura y la eleccién personal. Las personas no actuamos obligadas con las
necesidades del entorno, pero si influye la estructura social en elegir qué cosas permitimos o no:
si normalizamos conductas delictivas, anormales o asociales, o por el contrario, si desarrollamos
nuestras capacidades individuales y actuamos realmente de acuerdo con nuestras necesidades
desde la persona completa.

Desarrollo

Humberto Maturana, recuperado por Solérzano (2017), considera que el rasgo principal
de la vida humana es la biologia del amor, que es una continua expansién de la relacién madre-
hijos de amor, juego, confianza y aceptacion, lo cual implica la aprobacién del cuerpo en la
sensacidon-emocion, constituyendo asi el espacio relacional-interaccional donde el lenguaje
surgid y se conservo. Este modo de vivir nos define como seres humanos. Pero, ;qué pasa
cuando las personas no reciben este tipo de biologia del amor? Las personas, al vivir en entornos
donde no se brinda un espacio de aceptacion de la sensacion, el amor o el juego, desarrollan
conductas antisociales, como la violencia, la delincuencia o la normalizacién de acciones y
actitudes que no son positivas para la persona y su entorno.

En una de las capacitaciones en las que fungi como facilitador del Modelo de Atencién
para Hombres Generadores de Violencia (MAHGYV) en Salamanca, Guanajuato, modelo que
funcionaba para que los usuarios que cometieron violencia en sus tipos y ambitos las
identificaran y dejaran de hacerlo, observé que se les proponia una dindmica para ejemplificar

los roles y estereotipos de género con los juguetes que nos compraban y los juegos que haciamos



18

en las calles. A lo que uno de los usuarios comento: “De nifio no tuve ningun juguete. Comencé a
trabajar a los seis anos, me fui de mi casa a los once a trabajar en la construccién. Mis padres
eran estrictos y nunca recibi un abrazo de mi madre.”

La persona, entonces, a lo largo de las sesiones relat6 sus experiencias, y pude observar
que esas carencias afectivas y motrices fungieron como base de muchas de las acciones negativas
que cometio en su persona y familia. Surge entonces un concepto llamado “lenguaje de amor”,
muy en boga en la actualidad. El lenguaje de amor del usuario era darle todo a manos llenas a sus
hijos, a pesar de mantener una relacién violenta con ellos y su madre. El, por la carencia en su
infancia, brindaba a sus hijos carifio en forma de regalos, nunca afectiva o verbalmente, sino de
forma material. Al progresar en las sesiones, el usuario se dio cuenta de la importancia de
cambiar él mismo y fomentar en su familia el ambiente de seguridad emocional que no tuvo de
nifio, y al ser ahora consciente de si mismo y su entorno, es capaz de ser consciente de que es
consciente.

Los niveles de didlogo. El primero, didlogo interno inconexo, presenta un nivel de
conciencia inconexa; se pasa de una idea a otra sin relacién. Cada uno de los pensamientos que
tiene la persona tiene una asociacién con el pensamiento anterior, pero sin alguna conexion
consciente. Conforme al sistema Coex, se salta de una idea a otra, de un tema a otro. Es la
caracteristica de funcionamiento que tiene la mente humana para establecer un nivel cerebral
sindptico.

Mientras escribo el ensayo, estoy enfocado en la lectura de los niveles de didlogo. Por
una parte, recuerdo en clase haber hablado de Stanis, reflexionando el ejemplo que dio el
profesor Ricardo, veo la lectura del libro Sendero interior, trato de ejemplificar el significado

tedrico del primer nivel de conciencia. Vienen a mi mente vivencias propias: estoy entonces en



19

un didlogo interno inconexo. Los pensamientos tienen una asociacion anterior, pero salto de una
idea a otra, pensando en las veces que he estado disperso en mis pensamientos y luego regreso a
la redaccion del articulo.

Cada pensamiento tiene un impacto emocional. Si estamos pasando por una experiencia
de dolor o de carécter que impacta a la conciencia, surgen recuerdos en nosotros de las veces que
hemos sentido angustia o dolor; si vivimos algo alegre, vienen a la mente recuerdos positivos. Al
estar rodeados de pensamientos, verborrea mental, perdemos enfoque de valiosas evidencias que
tenemos frente a nosotros, pero no nos damos cuenta por esa falta de atencion, o al estar
ensimismados en nuestra capacidad o pensamientos tedricos. En mi caso, en algunas de las clases
y en los ensayos que se me pedian, hablaba desde los autores, de los libros que habia leido,
nunca de mi mismo. El profesor Ricardo Solérzano hizo la observacion de que tenia que hablar
sobre mi propia perspectiva, y ahi cambi6 mi forma de pensar, de una mas oficialista a una mas
personal.

El segundo nivel, de didlogo interno de anélisis, tiene que ver con un didlogo interno en
el que la persona se enfoca en cumplir un objetivo. Puede tener pensamientos intrusivos; sin
embargo, no alcanza a ser consciente, solo reacciona a estos y genera pensamientos que se
traducen en mayor inquietud. Mantiene una cohesién mental, hace una correcta distincion de las
partes, se encuentra en la interaccion y tendrd un sentido racional.

El tercer didlogo interno fenomenolégico habla de un didlogo interno que incluye la
elaboracion de la vivencia del individuo en su interaccién con el mundo que lo rodea. Es la
colaboracion entre las vivencias del individuo, considerando las experiencias concretas con el
mundo. Desde la psicologia y la sociologia, la percepcion de las personas estd influida por la

fenomenologia, en su vida diaria y en como se relaciona con el entorno. Factores como los



20

procesos de socializacién primaria (familia) y secundaria (sociedad, escuela, trabajo) influyen en
su pensamiento y actuacion. En el tercer didlogo no existe una interaccion de egos; es una
escucha activa y empdtica. Al estar inmerso en mis pensamientos, veo un estimulo o una accién
en mi entorno y mi vida diaria, actio en respuesta a ello: es una escucha empatica hacia el
contenido y la expectativa.

El cuarto nivel, didlogo interno o silencio interior, es el que se realiza conscientemente
para concretar un estado en el que te enfocas y te escuchas a ti mismo. Esta experiencia se sitda
en el tercer estado de conciencia, que es la de si mismo. Esa conciencia es la apropiacion de
rasgos, conductas y fragmentos del mundo que pasan por la mente. Es un acto de autoconciencia,
ya que se toma la decision de poner atencion en nuestro interior. La relajacion es consciente; se
es capaz de percibir la emocién y los sentimientos.

El quinto nivel, silencio interior, se percibe como un encuentro dentro-fuera. Se
encuentra dentro de la conciencia plena en el instante presente; es posible acceder a una
condicién de expansion de conciencia en donde la percepcion en perspectiva estd rodeada por el
tiempo. Nos dirigimos a un futuro que opera con un observador que esté fuera de la experiencia;
es un continuo proceso de desaprender cualquier expectativa con su propia enseianza.

El sexto nivel, conciencia universal, se distingue por un supraencuentro. La persona se
acopla en la relaciéon mente-cuerpo, en un estado de conciencia ampliado e indiferenciado, que se
torna Unico y universal. La experiencia de unién cuerpo-mente se manifiesta en el lapso del
eterno presente; con estimulos sensoriales del entorno, pero también del interior, se entra en una
conexion profunda y universal. Llama la atencidn este encuentro del cuerpo y la mente hacia el
interior para ayudar al autoconocimiento, similar a la técnica del focusing, mencionada por

Lafarga y Gémez (1989), que nos hace, con una serie de pautas, invitarnos a sentir y a



21

preguntarnos cierto tipo de escenarios para conocernos a nosotros mismos en torno a un
problema: lo que se siente en el cuerpo y los sentimientos.

Nos dice Humberto Maturana, en Sol6rzano (2017), sobre las capacidades de la persona
para percibir la realidad mds alld de su propia percepcidn, que cuando alguien, con sus actos o
palabras, afirma tener la verdad objetiva, deriva en un autoritarismo y supone una subordinacién
de los demds. Retomo a Rogers, recuperado por Lafarga y Gomez (1989), que nos dice que, en
psicologia, aquel terapeuta que busque una objetividad absoluta estd perdido; lo mismo pasa en
las ciencias sociales y la educacion.

En alguna ocasion, como estudiante de sociologia, tuve la materia de Taller de Grupos de
Trabajo con la maestra Lesli, una trabajadora social excelente. Como parte de esta, consiguié que
nos dejaran aplicar talleres en una telesecundaria de Le6n, Guanajuato. La escuela se encontraba
en un poligono de pobreza, en una colonia con diversos niveles de vulnerabilidad. El tema del
taller era implementar perspectiva de género en alumnos de secundaria. Los alumnos no
teniamos alguna experiencia en docencia; nos preparamos tedéricamente para el reto y fuimos a
aplicar el taller.

El principal objetivo de dar a conocer la perspectiva de género no se logré. De mi parte, y
algo que segui transmitiendo hasta entrar a la maestria en desarrollo docente, era que en mi
discurso los alumnos se quedaban callados, pero no porque quisieran aprender, sino porque
reflejaba autoridad y un discurso oficialista. Los demds compafieros tampoco tuvieron éxito. Lo
comentamos con la maestra y nos ayudé a reformular el taller, ahora haciéndolo practico e
implementando técnicas educativas y de trabajo social, cosa que funciond, y los talleres, a la
segunda visita, resultaron exitosos. En este ejemplo, pensamos los alumnos que teniamos la

verdad objetiva con la teoria; algunos docentes asi nos preparaban, para ser solamente tedricos y



22

objetivos. La educacion y las ciencias sociales buscan una relacion sujeto-objeto de
investigacion. Ya no se busca la objetividad, sino los escenarios més favorables para el
crecimiento educativo y de la persona.

Cuando los seres humanos participan en la ponderacién de valores y aceptan o creen
aplicar actitudes en un imaginario, suele pasar que sus acciones demuestran lo contrario. Existe,
en la teorfa, una unién familiar, respeto y equidad. Podemos suponer ser personas respetuosas,
pero al estar en circulos distintos, podemos ser reactivos, violentos o impulsivos. A lo largo de la
vida, adoptamos creencias y modos de actuar de acuerdo con nuestra historia de vida. En la
relacion con padres y madres, si no estdn acostumbrados a brindar carifio a sus hijos, ellos
pueden tener una carga emocional mds pesada. Esto suele suceder mds con los hombres, a
quienes no se les ensefia a expresar sus emociones, lo que genera, en las infancias, carencias
emocionales que pueden derivar en conductas desfavorables a futuro.

Una capacidad de la educacion basada en el estudiante, y uno de los pilares de la
UNESCO, es aprender a desaprender. Implica tener un trabajo sobre uno mismo, para conocer y
aceptar actitudes que antes nos importaron, en términos de comportamiento, pero que requieren
modificarse o excluirse.

En la parte de comunicacidn significativa en la educacion, en el MAHGYV se motiva a los
estudiantes a comunicarse y participar significativamente, para ellos mismos, pero también para
el grupo. En la sesidn, con una pauta previamente compartida, se explican y ejemplifican
conceptos del proceso de violencia fisica, psicoldgica, cultural, etcétera. Los usuarios comentan
situaciones de violencia que ellos ejercieron en contra de mujeres, generalmente. Esto implica un
reconocimiento del hecho de violencia; al expresarlo desde uno mismo, genera comunicacién

significativa e implica aprender a desaprender. Muchos, en sus hogares, vieron violencia, la



23

siguieron reproduciendo y la normalizaron. Desaprender implica entonces reconocer que la
violencia es una decision, y uno decide no ejercerla ni justificarse por sus acciones.

Las palabras y el lenguaje, al expresarlas, crean realidad. La realidad de la persona esta
influida por su percepcién del mundo. Las relaciones de esas palabras con las acciones del sujeto
promueven lo que se siente: es el ser contra el deber ser, por medio de batallas con nuestro
propio cuerpo. Si la persona esta estresada o enojada, puede somatizar con gastritis, migrafias o
ansiedad. Cuando la palabra se expresa congruentemente, puede construir realidades.

Los hombres, particularmente, aunque puede suceder en mujeres, no expresamos nuestros
sentimientos por creencias erréneas de una estructura altamente machista en México. Nos
encontramos inmersos en nuestro trabajo, familia, nuestros autos, pero nunca nos preocupamos
por nosotros mismos. Las formas de expresion socialmente permitidas para los hombres son la
violencia o el enojo, nunca la frustracion o la derrota; sentimientos o actitudes que se
ejemplifican con golpes, estrés o malestares fisicos. El hombre tampoco se permite sentir dolor;
cuando estd enfermo, comtinmente no lo expresa hasta que se haya agravado la enfermedad.
Asume un rol productivo y no se permite conectar con el rol de cuidado.

Lo puedo ejemplificar con uno de los casos del MAHGYV. En alguna ocasion, un usuario
nos contd que se dedicé toda su vida a trabajar en el campo. Se casé, tuvo cinco hijos, pero casi
nunca estaba en su casa; se la pasaba trabajando. Sus hijos crecieron y €l nunca se dedicé a
hablar con ellos. Nunca falt6 nada en su casa econémicamente, pero al tener una discusién con
su esposa por violencia fisica y psicoldgica de su parte, sus hijos le dijeron: “Ya no te ocupamos
para nada.” Esto causé en el usuario un sentimiento de tristeza; se sentia inttil porque todo su
proyecto de vida era el trabajo, y ahora no tenia a su esposa ni a sus hijos. Se trabajé con él un

modelo en donde pudiera expresarse, sentir y decir palabras afectuosas a sus hijos, dedicarles



24

tiempo y reconfigurar su comunicacion significativa con ellos, caso que se logré al finalizar el
curso.

Al ser conscientes de lo que sentimos desde dentro, se tiene la posibilidad, por medio de
la reflexion de nuestras vivencias, de conformar experiencias. El aprendizaje es entonces un
producto de un proceso dindmico que, a través de la comunicacién, con escucha y trascendencia,
construye conocimientos significativos.

Nos dice Solérzano (2017) que existen aprendizajes que se adquieren a través de la
repeticion y que forman habitos. Sabemos que cuando hacemos algo habitualmente, lo
incorporamos en nuestro pensamiento como una costumbre. Uno de esos ejemplos es cruzar la
calle: antes de hacerlo, volteamos hacia ambos lados para poder pasar; queda bajo dominio de
nuestro cerebro autbnomo, queda un aprendizaje y actuamos automéaticamente.

El MAHGV propone la vivencia practica de conceptos relacionados con la violencia. Al
iniciar el modelo, los usuarios realizan ejercicios para relajarse por medio de la respiracion,
ejercicios taoistas para conocer o identificar su cuerpo, y se les da a leer conceptos tedricos sobre
violencias —espaciales, culturales, corporales y sociales—, que deben reflexionar en primera
persona a manera de lista. Estos se repiten entre los usuarios, pasando de un concepto a otro por
compaiiero, mismos conceptos que se repiten en todas las sesiones. Esto sirve para que, tras
repetirlos, les quede claro las veces que han cometido violencia y lo concienticen, para que,
cuando se vean involucrados en una situacion de violencia, la identifiquen y, con las
herramientas que se les dan, dejen de hacerlo.

Nos dice Mahrer, recuperado por Solérzano (2017), que los eventos mds importantes se
encuentran relacionados con emociones fuertes. Las emociones fuertes producen una expansion

de conciencia y generan recuerdos. Si existe una emocion intensa, positiva o negativa, se va a



25

recordar. Ante una situacion estresante en el aula, o un regafio del maestro de matematicas, el
alumno lo asociard con sentimientos de estrés o rechazo hacia las matematicas. El olor o sabor de
una comida que te preparaban en casa lo asociards con sentimientos positivos; e incluso, una
emocion fuerte puede generar olvido o amnesia.

En mi propio caso, en mi infancia, habia sofiado con ser ingeniero electronico. Siempre
fui bueno para las matematicas y para los aparatos electrénicos. En la preparatoria tuve dos
cursos: el primero, geometria analitica, y el segundo, geometria y trigonometria, ambos
impartidos por la misma maestra, “Sarita”, quien tenia un estilo autoritario, de favoritismo y
francamente dificil. Gener6 en mi una aversion hacia las matemadticas. Pensé: si voy a estar
estresado toda mi vida como con las clases de la maestra, mejor estudio otra cosa. Decidi
estudiar sociologia, y creo que fue alin més estresante.

En el caso del MAHGYV, los usuarios han replicado conductas de violencia desde su
infancia, ya que al menos el 90 % de ellos presentaron violencia en sus hogares de nifios.
Realizaron una normalizacién de esa conducta desde pequeiios y la replicaron de adultos. En el
caso de las victimas, relataré el caso de un usuario que nos comenté su hecho de violencia:
“Llegué a mi casa y estaba mi esposa haciendo de comer; veo que el comedor estaba lleno de
cosas. Le pido que lo limpie; me contesta que, en un momento, porque estaba haciendo de
comer. El usuario volvié a pedir que limpiara la mesa y tuvo una negativa. El respondi6 de
manera violenta, tirando la mesa completa y violentando verbalmente a su esposa. El usuario se
levanta de su silla y va hacia la sala; su esposa, al verlo venir, le dice: ‘Pero no me vayas a
pegar’. El usuario, en su espacio intelectual —que es lo que se piensa antes de cometer la
violencia—, se pregunta: ‘;Como no le voy a pegar, si es mi esposa?’ y nos dice: ‘Le pegué con

un cinturén’.”



26

Lo que trato de explicar es que, en este caso, al saber la esposa que el usuario era violento
constantemente, genero en ella sentimientos fuertes asociados a experiencias pasadas.
Visiblemente, ella le tenia miedo; ya conocia como reaccionaba y expreso la frase “pero no me
vayas a pegar”’, sentimiento que se quedo6 grabado en ella.

En la educacion pasa lo mismo. Al tener ambientes autoritarios, el alumno no aprende de
manera adecuada. El docente se presenta al grupo como una figura de autoridad, se hace valer de
su capacidad intelectual, no de su liderazgo. Utiliza castigos y estimulos negativos con los
estudiantes; ellos no aprenden, solamente se quedan sentados en su pupitre. Si solo escuchan
regafos, pueden asociar la escuela con sentimientos negativos, y la funcién de la educacién no se
cumpliria, ya que la educacion centrada en la estudiante crea ambientes de seguridad emocional
donde el alumno puede aprender y participar de forma positiva.

El uso del CAI (Circulo de Aprendizaje Emocional) en el aula, para mantener la
comunicacion significativa, se realiza desde los conceptos de Rogers sobre las condiciones
minimas necesarias de congruencia, empatia y aceptacién incondicional, para favorecer el
desarrollo humano en el aula. Segin Solérzano (2017), concretamente trata de crear un clima de
seguridad y confianza entre los participantes, para propiciar el contacto entre uno mismo,
conocer mejor a nuestras compaifieras, favorecer la integracion grupal y desarrollar la capacidad
de comunicarse y escuchar.

Mi primer acercamiento al CAl fue en clase de maestria en desarrollo docente con el
maestro Ricardo Solérzano Zinser. El, como docente, brindaba en nosotros, sus alumnos, un
clima de seguridad emocional, congruencia, empatia y aceptacion incondicional, cosa que
comprendi hasta analizar los libros de Desarrollo humano a fondo. En clases realizdbamos

diversas técnicas y circulos, e incluso pudimos facilitar algunos. Al final, creo que no me animé



27

a realizar alguno. En clase observé que al menos uno de mis compaifieros lloraba; esto durante
dos afos. Se expresaban, se sentian en confianza. Por mis situaciones de vida, en las que por
mandatos estructurales tuve que ser fuerte por la muerte de mi padre, no me permiti durante afos
sentir, por querer ser fuerte, y lo ejemplificaba en mi vida diaria.

En alguna de las dltimas sesiones del profesor Ricardo, tuve un despertar emocional. Me
pregunté: “;Por qué soy yo el unico que no llora?” Al realizar uno de los ejercicios de
autoconocimiento, me di cuenta de que reprimia mis sentimientos. No me permiti sentir; me
dediqué al trabajo y me dejé fuera a mi mismo. Conté en el grupo, orgulloso, que después de las
clases comencé a comer mejor, dejé de fumar (aunque lo retomé) y comencé a realizar ejercicio
otra vez. Me permiti ser sensible, llorar después de cinco afos; no lo habia hecho desde la muerte
de mi padre. Todo esto a través del proceso de comunicacién significativa dentro del proceso
educativo y de la conduccion del maestro Ricardo, mis compafieros y yo mismo.

El CAl lo he aplicado en el aula, exclusivamente en la universidad, en la carrera de
Administracion y en Pedagogia. Fui llevando a ambos grupos de la mano con ejercicios de
autoconocimiento, el aqui y el ahora, focusing, y terminé con los CAI

Mencionaré las caracteristicas de los grupos: fueron cuatro. En todos intenté promover un
ambiente de seguridad, participativo, con congruencia por parte del docente, empatia e interés
sobre los estudiantes. En los grupos de Administracion, en dos grados distintos, apliqué los
ejercicios del CAI, teniendo resultados positivos. Los alumnos comentaron que se sintieron bien
al realizar el ejercicio; nunca habian hecho alguno para conocerse a si mismos y poder expresar
sus sentimientos.

El caso de Pedagogia es distinto. El grupo de segundo cuatrimestre estaba acostumbrado

a participar en todas mis clases; generé e hice un trabajo previo en dos asignaturas, recibieron la



28

técnica sin problemas. El otro grupo, de octavo cuatrimestre, no estaba acostumbrado a
participar. En mis clases fomenté eso desde un principio, pero no lo logré a cabalidad. Tras la
aplicacion del CAl, las alumnas mas timidas participaron, e incluso mencionaron la frase: “Fue
magico.” Nunca habiamos realizado algo asi; nos sirvi6 para liberarnos. Me ayud¢ a establecer
confianza con las alumnas y a generar un ambiente positivo y participativo.

Conclusion

El recorrido que se realiza por parte de los docentes, facilitadores o terapeutas desde el
enfoque del desarrollo humano, implica establecer las condiciones favorables de congruencia,
empatia e interés incondicional con los estudiantes. Estas condiciones no se reducen tinicamente
a una metodologia o técnica; representan una forma de estar y de acompafiar. En este sentido, la
comunicacion significativa se convierte en el eje que articula el aprendizaje, el autoconocimiento
y la relacién humana dentro del aula.

El docente que comprende el valor de la comunicacion significativa sabe que ensefiar no
se trata solo de transmitir contenidos, sino de propiciar experiencias humanas de encuentro. Cada
palabra, cada silencio y cada gesto comunican; cada interaccién puede fortalecer o debilitar la
confianza del estudiante. Cuando el aula se transforma en un espacio de aceptacion, escucha y
respeto, se abre la posibilidad de aprender desde lo més auténtico del ser.

En el caso del trabajo con los grupos del MAHGYV y en la experiencia universitaria con el
CALl, se observa que el aprendizaje mas profundo no proviene de la imposicion, sino de la
conciencia. Los hombres, al reconocer sus propias emociones, al poner en palabras sus historias
y al escuchar las de otros, comienzan a reconstruirse. De la misma forma, los estudiantes, al
sentirse escuchados y valorados, encuentran un sentido renovado para aprender, compartir y

transformarse.



29

La comunicacidn significativa no se impone; se construye. Nace del compromiso ético
del docente con su propia coherencia, de su disposicién a mirarse, a reconocer sus limites y
emociones. La educacién humanista no busca perfeccion, sino autenticidad. En ese proceso, el
educador también aprende: aprende a escuchar, a sentir, a ceder control, a reconocer que su papel
no es el de un transmisor de verdad, sino el de un acompaiiante en el camino del otro.

El desarrollo humano, en este sentido, no es un concepto estdtico ni un ideal inalcanzable.
Es una prictica cotidiana, una forma de estar con el otro. Implica reconocer que el aprendizaje se
construye desde la emocion, el cuerpo y la palabra, y que solo puede florecer en ambientes donde
exista respeto, empatia y congruencia.

Fomentar una comunicacion significativa en el aula no solo mejora el aprendizaje
cognitivo, sino también la salud emocional de los estudiantes. Permite que el aula sea un espacio
donde el error se viva como oportunidad, donde el silencio tenga sentido y donde la reflexion se
convierta en una herramienta de crecimiento personal.

Asi, el papel del docente en la educacidén contemporédnea requiere ir mas alld del dominio
disciplinar; exige una presencia humana consciente. Ser docente, desde esta mirada, es una tarea
profundamente ética: consiste en promover en los demds la posibilidad de verse, reconocerse y
transformarse, al mismo tiempo que uno mismo aprende a hacerlo.

De esta manera, la comunicacién significativa se erige como la base de un proceso
educativo verdaderamente humano. Es el puente entre la teoria y la vida, entre el saber y el ser.
Cuando la educacién se vive desde esta perspectiva, deja de ser solo un sistema de enseflanza
para convertirse en una experiencia compartida de crecimiento, en un didlogo constante con uno

mismo, con los otros y con el mundo.



30

Condiciones que favorecen el ambiente de seguridad emocional y su aplicacion en el aula

Introduccion

Las condiciones para que se genere un ambiente de seguridad emocional en el aula tienen
que ver con la condicionante de generar, tanto el docente como los alumnos, una relacién
reciproca de aprendizajes y de contacto con los sentimientos; construyendo un cambio de
personalidad, ya que en el proceso de ensefianza-aprendizaje se encuentran, como condicion
minima dos personas en contacto. Si el docente es congruente y estd integrado en la relacion,
experimenta y trabaja con él, comprende y empatiza con el alumno, lograré estas condiciones
ideales.

Docente y alumno se encuentran en contacto, aunque el alumno puede que, en un
principio, no esté conectado con él, ya que se encuentra en alerta para saber o conectar con los
limites de la relacidn, averiguando si el docente es participativo, comprensivo o restrictivo; y, a
partir de ahi, construir nuevos significados. Sin embargo, el modelo de docente que se promueve
es alguien que permite que los sentimientos en el aula confluyan para generar seguridad
emocional. Ambos, entonces, tienen que generar la conciencia de hallarse en contacto personal
con el otro, para que se cumpla la condicién de confianza en el aula.

El alumno se encuentra, en un principio, en un estado de incongruencia; se encuentra
vulnerable al fijar sus expectativas en el comportamiento del docente por sus experiencias
pasadas. Estd en discrepancia entre su experiencia real y su percepcion individual. Un estudiante
puede presentar, en un nivel organismico, miedo a la escuela, al docente o a un examen, ya que,
por prejuicio o experiencias previas, se concretd en una emocion felicidad, enojo, miedo, con

algin docente, directivo o alumno, y la relaciona con una mala accién educativa; manifestandose



31

en disgusto. Dicha emocidn fuerte estd fuera del concepto de si mismo; crea en su conciencia una
emocion irracional.

Desarrollo

La seguridad emocional en el aula puede definirse en la manera en que los docentes
pueden ser congruentes con los alumnos en sus emociones, permitiendo expresarlas si lo
encuentran indicado, generando un ambiente de interés positivo incondicional con el alumno,
sabiendo que €l es una persona pensante, que se le brindan herramientas para generar
conocimiento sobre la informacion que imparte el docente, y que el docente también aprende de
él. Es crucial generar un ambiente empético sobre sus emociones, sobre lo que sienten, evitando
juzgarlos y mostrando interés en el alumno. En este ambiente, generado por los docentes, el
alumno crece, participa y trabaja en clase, ya que se ha dado cuenta de las actitudes del docente y
confia en el desarrollo de sus potencialidades.

La seguridad emocional, en mi préctica docente, se ha dado en dos momentos, ambos en
Salamanca, Gto. En primera instancia, como facilitador del Modelo de Atencién para Hombres
Generadores de Violencia (MAHGV), grupo que dejé de facilitar en enero de 2024, que consta
de 16 sesiones como minimo, cuyo proceso de implementacion se da por parte de autoridades
judiciales, quienes sentencian a hombres que hayan generado violencia en contra de sus esposas
o en contra de otros hombres. El modelo de capacitacion consta de un trabajo de grupos con
otros hombres; al iniciar el proceso reeducativo, los alumnos suelen llegan en negativa, con
miedo o renuentes al cambio. A lo largo de las sesiones comentan sus hechos de violencia, por
medio de conceptos e interpretaciones de sus propios hechos. Generalmente, a mitad de las
sesiones, aproximadamente a la octava, los alumnos participan de manera activa y se sinceran

sobre las acciones que los llevaron al grupo. Lo hacen porque han visto que el espacio es libre de



32

violencia y sin juicios. En todas las sesiones, al inicio, utilizamos afirmaciones positivas, reglas y
comentarios para llevarlos hasta ese estadio de confianza con el docente y sus compaiieros; a
partir de esa concientizacion, confianza e interés positivo, se comienza a generar el cambio.

El MAHGYV es un programa de iniciativa estatal que comenz6 por necesidad de la
sociedad, para reincorporar a los hombres y mujeres generadores de violencia. Particularmente
en Salamanca, se trata a los hombres para reeducarlos en conceptos como violencia, de todos sus
tipos, los dmbitos familiares, las amenazas y el abuso sexual, que el usuario ha normalizado por
sus vivencias en su familia y entorno social. Sirven como base para ayudar a la persona, pero no
solamente tiene la responsabilidad el gobierno; parte del enfoque centrado en la persona conlleva
una relacién de ensenanza-aprendizaje con el docente o capacitador y el alumno o usuario. Ya
que las condiciones y la propia capacitacion a los funcionarios no son perfectas, es deber del
propio facilitador generar un espacio que, en forma tangible, influya en los usuarios, para crear
un entorno pacifico y funcional, ya que la educacién forma hombres y mujeres que sean
funcionales para ellos mismos y su espacio cultural.

El segundo dmbito de aplicacién lo veo desde mi préactica como docente en secundaria,
en la materia de Historia, trabajo que comencé en enero de 2024. En un principio, los alumnos se
encontraban en una relacion de expectativa sobre el docente, al ser alguien nuevo;
acostumbrados a una dindmica disciplinaria exigente, querian observar la personalidad y el estilo
que desarrollaba en clases. Por instruccion de la directora, me pidi6 ser estricto con los alumnos,
mencionando casos particulares. Lo realicé en un principio, teniendo satisfacciones en cuanto a
disciplina los primeros meses; al transcurrir el tercer mes, comencé a observar que algunos

alumnos no seguian los lineamientos de la propia escuela sobre la conducta. Sin embargo, al



33

reflexionar sobre mi propia préctica docente, descubri que no era enriquecedora para los
alumnos.

Comencé entonces a realizar ejercicios de respiracion al inicio de las clases; comencé a
interesarme incondicionalmente en los alumnos y a mostrar empatia. Para mi sorpresa, el
enfoque centrado en la persona y el estudiante funcionaba mas con los alumnos denominados
“problema”. Al brindar confianza y congruencia con mis palabras y acciones, los estudiantes
comenzaron a trabajar y participar mejor; desde un principio me condicionaron a vigilar y
disciplinar alumnos, préctica que deseché y comencé a dirigirles una mirada de mayor empatia y
atencion, preguntarles sobre sus actitudes e interesarme en ellos, teniendo mejores resultados en
el aula.

El docente, dentro de los fines personales y del aula, debe ser una persona congruente,
genuina e integrada. Es importante que sea €l mismo en la relacidn con sus estudiantes; el
docente no puede negar los sentimientos de la conciencia. Es capaz de expresar sus sentimientos
con libertad.

Cuando entré a trabajar en secundaria, hablé con un companero de un grupo filoséfico al
que asisto, Miguel Angel, maestro de muchos afios. Le pregunté: “;Qué consejo me das?”.
Contestd: “Sé ti mismo y recuerda que ellos son adolescentes y tu un adulto”. Sin duda,
funciond; se puede ser uno mismo en la relacién con el otro, preguntarse a si mismo si tus
acciones concuerdan con los valores positivos que predicas, y reflexionarlo en el aula con el fin
de ayudar a tus estudiantes.

El aprecio positivo incondicional es otro aspecto vital: el maestro se encuentra a si mismo
experimentando una aceptacion célida de su experiencia con el alumno, y éste, en el mejor de los

casos, se encuentra viviendo un aprecio positivo incondicional. No existen condiciones para esta



34

aceptacion, significa apreciar a la persona por el hecho de ser persona. Comtinmente, y siendo
recipiendarios de un modelo de educacioén basado en competencias e influenciados por una
psicologia conductista, con el estimulo-respuesta, se ensefa: “te aprecio, pero si te portas bien; si
te portas mal, te pongo un castigo, caso que he intentado dejar de hacer. Al estudiante se le tiene
que fomentar como duefio de su propia vivencia; se le aprecia por ser alumno, con una
aceptacion e interés positivo incondicional, al sentir sus sentimientos y poder comentarlos; dejar
que sea él mismo quien los identifique y pueda seguir en su proceso de aprendizaje.

Otra de las condiciones que ayudan a la seguridad emocional es la empatia: desarrollar
una comprension empadtica y precisa del conocimiento que el alumno tiene de su propia
experiencia, que sus inquietudes y problemas sean del interés dell docente, que pueda manifestar
un interés positivo en sus dudas, sentimientos y opiniones, para que al expresarse, tenga la
sensacion de avanzar y relajarse. El docente es capaz de comprender esos sentimientos; debe
observar el comportamiento y el estilo de cada estudiante para poder transmitir los
conocimientos y actividades sensoriales a cada uno, logrando un aprendizaje significativo en el
aula.

La percepcién del alumno sobre el docente influye en la medida en que este va
observando su estilo de ensefianza. Si es un docente autoritario, dominara por el miedo; tendra
un tipo de liderazgo autoritario, influido por el control y dominio. Por el contrario, si tiene un
tipo de liderazgo positivo, influird en el estudiante positivamente y generard un ambiente de
convivencia.

A inicios de la maestria en Desarrollo Docente de la Universidad de Guanajuato, como
alumno, y al empezar a grabar mis clases para el portafolio y los ensayos de mi practica docente,

pude observar que, en las capacitaciones a funcionarios, ciudadanos y estudiantes, mi discurso



35

era el de un politico: oficialista y certero. No dejaba espacio para la participacién. Los alumnos
me escuchaban; ciertamente se quedaban callados, pero participaban poco, ya que mi discurso
era cerrado. A partir de la observacidon, modifiqué mis pautas, realicé mds preguntas y dindmicas.
La percepcion de los recipiendarios de las pléticas o clases cambid, comenzd a ser un espacio de
participacion activa que dinamiz6 la educacion.

Otra forma de educacion, diferente a la tradicional, es la de los adultos, generalmente a
manera de capacitacion para el empleo, en habilidades técnicas, tedricas, de actualizacion y
demads, que se enfocan en seguir aprendiendo habilidades diversas. Las instituciones o programas
educativos desarrollan el carécter, asi como las habilidades tedricas; las agencias locales buscan
un cambio conductual y de personalidad de delincuentes y criminales. Segin Lafarga y Gomez
(1989), encuentran un cambio constructivo de personalidad cuando las condiciones son factibles.

El prototipo de hombre que nos ha vendido la sociedad o el Estado, por sus caracteristicas
politicas y sociales, ha sido el que convive en sociedad, pero, fundamentalmente, el que vota: el
ser ciudadano. Pero, para ser ciudadano, primero se tiene que formar a un individuo capaz de
interactuar con sus semejantes y convivir normalizados, con valores positivos, éticos y morales,
principios que son positivos; sin embargo, en la educacién mexicana pocas veces se nos forma
sensitivamente, solo en la teoria y la préctica; se nos educa para ser funcionales meramente para
el sistema.

Conclusion

El modelo que favorece un ambiente de seguridad emocional en el aula es el de la
persona que funciona completamente, segiin Rogers, recuperado por Lafarga y Gomez (1989):
convive de acuerdo con normas, costumbres y valores impregnados por la sociedad, la cultura y

su familia. Sin embargo, el docente, en su aula, puede formar alumnos abiertos a su experiencia;



36

se entiende y se protege contra cualquier amenaza de alteracion en su ser. La persona, desde ese
enfoque, puede vivir completamente las conductas y experiencias de su organismo; cada
momento es estimulante y nuevo. Se les ensefia la forma de vivir en el momento y de confiar en
sus propios sentimientos, para liberarse y transformarse en mejor persona.

El producto final del MAHGYV también es fomentar un ambiente de seguridad emocional
en la persona, conforme al proceder del docente y del usuario. La persona que llega canalizada al
grupo es alguien que no se desarroll6 completamente en lo sentimental; le cuesta trabajo expresar
sus emociones, se encuentra renuente y, algunas veces, niega que la situacién de violencia que
ejercio existid,. niega sus propios sentimientos y solo acepta el enojo con su pareja, entorno y
familia: nunca se concentra en su persona. Algunos de los ejercicios que se utilizan en el aula
consisten en enfocarse en el aqui y el ahora, relajarse y enfocarse en ellos, en el trabajo de grupo
y sus compafieros. Mediante ejercicios taoistas, que son para identificar y conocer su cuerpo, asi
como ejercicios de respiracion que sirven para relajarse, se reafirma que estdn en un lugar libre
de prejuicios y violencia.

Una de las dltimas partes, al contar sus experiencias en primera persona sobre sus
violencias, es hablar de los impactos. Al transcurrir las sesiones, las personas se dan cuenta de
que se han dejado al dltimo para sentir; con las herramientas que se les brindan, reflexionan
sobre si mismas, no desde el juez, su esposa o sus hijos. Pueden trabajar en si mismos en un
entorno de interés positivo, congruencia y empatia, formando una persona que funciona
completamente.

La importancia de generar un ambiente de seguridad emocional radica en crear
personas completamente funcionales en las esferas culturales, sociales y personales; creando

entornos como las aulas, con seguridad emocional, desde el papel del docente como agente de



37

cambio, pero también desde el trabajo de la propia persona, para concretar sus conocimientos

tedricos, practicos y emocionales.

Educacion centrada en el estudiante

Introduccion

Existe una relacion entre las facultades de los terapeutas y los docentes en su desarrollo
como agentes del cambio social. Lafarga y Gémez (1989) nos dicen que la psicoterapia consiste
en liberar a la persona de los elementos que obstaculizan su desarrollo normal; la educacion,
como tal, funge como creadora de ambientes en donde los estudiantes se desarrollen y crezcan
con valores, formas de pensar y actuar que sean afines al pensamiento del colectivo. En ambas
relaciones, el papel del profesional es determinante en el proceso, ya sea terapéutico o didactico.

Si el estudiante estd en condiciones minimas dptimas, rodeado de un ambiente saludable,
y el docente facilita la expresion sin intervenir en un cambio negativo, sentird un ambiente donde
puede expresarse, aceptard una imagen positiva de si mismo, tomara decisiones responsables, se
conocerd a si mismo y tendrd independencia personal, valores y ensefianzas que funcionan en
una educacion integral, la cual sirve para que el individuo se comporte y conviva con integridad.

El docente, en el aula, debe fomentar una relacion de confianza con el estudiante
mediante un interés positivo en sus vivencias, en sus relaciones personales y sociales; debe
mostrar idealmente una aceptacién incondicional sobre las condiciones que propicien o no su
aprendizaje y una congruencia entre lo que hace y lo que dice, tratando de absorberse en la
experiencia con la otra persona. Si el alumno percibe amenazas internas o externas, su
percepcion y conducta se vuelven tensas; pero si dichas amenazas disminuyen en el aula, se
convertird en alguien que se desenvuelve sin problemas, creando asi un bienestar psiquico y una

mayor aceptacioén dentro del grupo.



38

En la relacién con los alumnos hay que considerar la congruencia del docente. Si en el
aula brinda herramientas como la seguridad emocional, es congruente con lo que hace y dice,
fomentara una relacion cordial con el alumnado y genera un ambiente positivo. Asi mismo,
desarrollard en los alumnos la sensibilidad y las habilidades para manejar los sentimientos,
relaciondndose con la motivacion para asistir a la escuela, mejorando su actitud hacia si mismo y
hacia los demds, con interdependencia entre ellos.

Desarrollo:

Particularmente, he observado desde mi practica docente, en una escuela secundaria
particular que mantiene un enfoque personalista de Pierre Fauré, que los alumnos actian desde el
enfoque de la normalizacidn, entendido como una forma de transitar en el aula y en los
contenidos de manera independiente. Se brinda una guia, que es un acompafiamiento por parte
del docente, para que ellos realicen sus actividades. Es un modelo que prima la participacion y el
trabajo personal de los alumnos; sin embargo, la informacién que los alumnos reciben del
docente es esencial para que ellos la transformen en conocimiento.

Existe el caso en que algunos alumnos no se adaptan a las normas sociales y
metodoldgicas de la escuela, y estdn, en algunos casos, estigmatizados dentro del proceso
escolar. Al principio encontré que esos alumnos no respondian a estimulos conductistas, de
disciplina o de normalizacién. Como docente, tuve que modificar mis mecanismos de accioén
para permitir tenerles confianza, un interés positivo incondicional, teniendo en cuenta que son
alumnos menores de edad, personas que se encuentran en un periodo de vida distinto, que no se
guian igual que un adulto, pero que tampoco se interesaban por si mismos. Al brindarles un

espacio de seguridad emocional, permitirles participar con sus compaiieros y al ser congruente



39

con mis actitudes y emociones, ellos respondieron positivamente, cambiando en cierta medida su
conducta y participando en el aula.

Al fomentar en los alumnos un interés positivo en si mismos, comenzaron a confiar y se
regularizaron con respecto a su trabajo anterior. Entonces aprendi que se reducen las amenazas
que el estudiante percibe en si mismo, se permite y facilita una captacion diferenciada de la
experiencia en el aula. No puedo esperar que, mediante restricciones o falta de confianza,
trabajen por si solos; es necesario incentivar su participacion en el aula, consigo mismos, con sus
compaiieros y con el entorno, ya que es fundamental promover la educacion fuera de las aulas y
desarrollar un crecimiento personal. La educacion centrada en el estudiante crea individuos
capaces de crecer en todas las esferas.

Una de las principales motivaciones de la educacion centrada en el estudiante es formar
hombres y mujeres motivados por un impulso hacia el crecimiento. Ese impulso no puede ser
reprimido, ya que al alumno no solo hay que formarlo teéricamente, sino también promover en €l
un manejo de emociones. Es necesario ensefiarles que sus sentimientos son vélidos, que pueden
sentir tristeza, enojo, frustracion o felicidad, pero que pueden permitirse continuar a pesar de
sentirlo, para responsabilizarse de su aprendizaje y crecimiento.

El individuo, segiin Shostrom, recuperado por Lafarga y Goémez (1989), expresa de
manera ritmica sus sentimientos, positivos o negativos, de fuerza o debilidad; sin embargo, dicha
expresion es afectada por padres o maestros, quienes en distintas etapas toman el control y
deciden aspectos de su vidavida. Ellos ensefian a través de sus experiencias y fomentan los
valores y ensefianzas que les son significativos, pero también transmiten procesos manipulativos,

como el buscar complacer a cambio de buena conducta, motivados por la culpa de hacer o no



40

hacer alguna actividad para no verse perjudicados, y por las ideas que el sistema ha fomentado
en ellos para convivir en sociedad.

La congruencia que el docente mantiene con los alumnos es fundamental para el proceso
centrado en el estudiante. Al igual que en el proceso terapéutico, el docente tiene la funcién de
generar confianza con los estudiantes, demostrando un interés positivo en sus problemas e
inquietudes, compartiendo la informacién y conviviendo arménicamente. Los estudiantes
identifican las actitudes del maestro hacia otros alumnos y hacia ellos mismos y los docentes no
pueden fomentar un ambiente de confianza o incondicionalidad si sus actitudes no lo permiten.
En la medida en que yo, como docente, autoexploro mi conducta, expreso lo que pienso y
fundamento lo que digo en el aula, el alumno confirma y adecua su propio comportamiento.

En la educacion superior y tras cinco afios como docente, he aplicado diversas técnicas
para fomentar en los estudiantes su propio autoconocimiento, cuyo fin es contribuir a la
integracion constructiva del individuo en la vida de la comunidad, capacitdndolos para vivir con
otros y trabajar por el bien comun. En la educacion tradicional se nos ensefian conocimientos
tedricos y metodolégicos para nuestras ramas de estudio, pero nunca se nos pregunta sobre
nuestros sentimientos o sobre nosotros mismos. Es primordial, entonces, fomentar en los
alumnos el conocerse a si mismos, para posteriormente trabajar con los demaés.

La educacidn, al ser social, se convierte en moral y, por tanto, debe basarse en el respeto
a las modalidades personales del aprendizaje y permitir que el educando sea la tltima meta del
proceso. Es moral por la influencia que tiene el entorno en el estudiante; a partir de su
experiencia personal, familiar y cultural, permite o deja entrar variables diversas de conducta,
conocimientos y modos de actuar. Sin embargo, el docente comparte la informacién que

promueve el crecimiento de los alumnos.



41

El curriculum que se imparte en las escuelas, usualmente, no incluye temas relacionados
con las emociones y las conductas, pero es deber del docente incorporar algunas técnicas que
fomenten la participacion e inclusion en el aula. He observado que los alumnos responden mejor
a los estimulos del aula cuando se enfocan en el aqui y el ahora; por ello, incorporo en mis clases
ejercicios de respiracion e identificacion corporal, para relajarnos y conocernos a nosotros
mismos, logrando asi un aprendizaje significativo.

Aprender significa que una persona integra el aprendizaje cognoscitivo, afectivo y
visceral, siendo consciente de esos diferentes aspectos. En todos los alumnos, pero especialmente
en aquellos con los que he trabajado en el Modelo de Atencién para Hombres Generadores de
Violencia (MAHGV), cuyo enfoque es emocional, tedrico y prictico, he podido observar que,
tras el trabajo grupal y al finalizar el proceso, han podido controlar o aceptar mejor sus
emociones. Pueden sentir enojo, tristeza y felicidad, pero en mayor o menor medida logran
regularse. Con las herramientas que brinda el docente, adquieren un mejor manejo de emociones,
afectivamente, se relacionan mejor consigo mismos y con su entorno, y cognoscitivamente
comprenden los conceptos de violencia, los vivencian, pero dejan de actuarlos, pues son
conscientes de que si ellos estdn bien, su entorno también lo est4.

Otro de los elementos a tratar es la estimacion del estudiante: saber que es un ser humano
imperfecto, con sentimientos y potencialidades, lo cual constituye una operacién bésica de
confianza en el organismo humano; en cualquier nivel educativo, tener esa consideracion es
crucial para poder trabajar y convivir de manera adecuada. Es importante recordar que los
alumnos atraviesan distintos procesos de vida. En mi caso, en secundaria, he podido vivenciar

que los alumnos que el sistema ha considerado “alumnos problema” y que he llegado a tratar,



42

son personas que no han sido escuchadas y que necesitan confianza para desenvolverse. Lo he
intentado dialogando con ellos y generando un estado de empatia e interés positivo.

En el caso del MAHGYV, los canalizados al proceso, por cualquier &mbito o forma de
violencia, también son personas con modos de vida distintos o similares al mio, que vivieron
entornos culturales, sociales y familiares que los llevaron por un camino en donde se
normalizaron conductas. Motivados por ello, decidieron realizar acciones que los acercaron al
programa. Recordar que son personas ha sido fundamental: como facilitador, tuve que dejar el
estigma de que eran delincuentes, al menos eso pensaba yo. A partir de ese conocimiento y con
empatia hacia el otro, el enfoque centrado en la persona ayuda a comprender el trasfondo de cada
individuo, su pasado y presente, y enfocarlo en el aqui y el ahora, para trabajar en si mismo y
reconocer las acciones que lo llevaron a estar ahi, de modo que pueda cambiar para bien.

La comprensién empdtica del mundo del estudiante se refleja en lo que siente dentro de
un proceso de aprendizaje caracterizado, muchas veces, por la poca aceptacion y reconocimiento
de los sentimientos de la persona. En secundaria, los alumnos aprecian que se les pregunte sobre
su estado de 4nimo y que se les escuche interesadamente respecto a sus problemas, que para su
etapa de desarrollo son enormes. Es necesario evitar minimizar cualquier escenario. En el
momento en que los alumnos saben que pueden confiar, no solo en mi, sino también en sus
directivos y otros maestros, mejoran su rendimiento.

En el caso de los alumnos del MAHGYV, al ser un modelo participativo, deben contar sus
experiencias y relacionarlas con los conceptos de violencia. De esa forma, se conocen sus
experiencias y vivencias; al escucharlas, se evita juzgarlos, ya que son personas que han pasado
por procesos que los llevaron a justificar conductas y dejarse llevar por lo visceral. Ellos pueden

generar emociones de todo tipo, incluidas las consideradas negativas, sin embargo el modelo les



43

ensefa a tener un manejo adecuado de éstas . En una de las partes en que hablan sobre los dafios
que ha provocado su violencia, expresan primero el dafio a si mismos: se sienten arrepentidos por
ejercerla, impotentes por sus actitudes, incapaces de manejar y expresar su tristeza. Reconocen
que todas las esferas —sociales, culturales y familiares— sufrieron las consecuencias de su
violencia, asi como las parejas y el entorno afectivo. Este tipo de expresiones solo es posible
cuando el facilitador demuestra una comprension empdtica que les permite participar libremente
y sin barreras.

La metafora, como elemento did4ctico centrado en la persona, nos ayuda a enfocarnos en
el aqui y el ahora. Los seres humanos tenemos la capacidad de disociar y unir la conciencia; es
un sistema adaptativo que permite que la percepcion del organismo se sobrecargue para proteger
la integridad de la persona y evitar que experimente sentimientos al borde de sus capacidades,
por ejemplo, la agresion fisica, aun cuando ésta cumpliera con las necesidades de la persona,
segln Freidberg, recuperado por Lafarga y Gomez (1989).

En el MAHGYV utilizamos la metafora para ejemplificar los conceptos del proceso de
violencia. Se lee el significado de las acciones y se ejemplifica con relatos en primera persona de
las manifestaciones de violencia que hemos ejercido alguna vez, generalmente en contra de las
mujeres, aunque también podria ser hacia otros hombres. Esto sirve para vivenciar nuestras
actitudes, reflejarlas y verbalizarlas. En el desconocimiento y la falta de expresion de nuestra
vida dejamos pasar e ignoramos los elementos que pueden ser negativos; con la metéfora, se
posibilita su expresion.

Conclusion

La educacidon centrada en el estudiante nos ayuda, entonces, a verificar esos elementos

del alumno que son centrales para su crecimiento, no solamente educativo, sino también



44

personal; elementos como los sentimientos, el conocerse a si mismo, generar un interés
incondicional y reconocer que, al final, todos somos personas, con virtudes, errores y procesos
distintos. Ningun estudiante es perfecto, pero cada uno puede aprender a ser perfectible en
ciertos &mbitos de su vida. El papel del docente es acompafiar ese proceso sin juzgar,
comprendiendo que cada alumno atraviesa distintas etapas de conducta, madurez y aprendizaje, y
que solo por medio de la congruencia, la empatia y el interés genuino puede desarrollarse
plenamente.

En mis alumnos universitarios, generalmente he trabajado con las carreras de
Administracion y Pedagogia, en ambas he implementado técnicas que buscan promover el
conocimiento personal y emocional, como el focusing y los Circulos de Aprendizaje
Interpersonal (CAI). Ambas estrategias, centradas en la persona, revelan aquellos aspectos que
los alumnos no se animan cominmente a expresar o a sentir, muchos de ellos me han comentado
que nunca se habian detenido a reflexionar sobre lo que sienten o sobre cdmo se relacionan
consigo mismos. Este tipo de ejercicios les ha permitido reconocer que el autoconocimiento no
es un proceso ajeno al aprendizaje académico, sino un componente fundamental para lograr la
madurez personal y profesional.

En el caso de los alumnos de Administracién, conocerse a si mismos les ayuda a aplicar
sus conocimientos con mayor sensibilidad en sus entornos laborales, favoreciendo relaciones
humanas mads justas y empdticas con sus compafieros y trabajadores. En el caso de los alumnos
de Pedagogia, este proceso resulta atin mds esencial, porque quien se conoce y acepta puede
comprender mejor a sus propios estudiantes. El docente que reconoce sus emociones puede
generar un ambiente empatico, integrador y coherente con los valores de respeto, comprension y

libertad que ensefia.



45

El involucrar los sentimientos y el conocimiento de uno mismo en el proceso educativo
no es un lujo, sino una necesidad. La educacion, entendida como prictica humanista, implica
trabajar con personas reales, con historias, emociones y contextos diversos. Desde esa mirada, el
proceso educativo se vuelve un espacio ético de encuentro y transformacién mutua, donde tanto
el estudiante como el docente se reconocen como aprendices de la vida y del otro.

Trabajar desde un enfoque holistico significa reconocer que la ensefianza no se limita al
aspecto tedrico, sino que abarca también lo sensitivo, lo cognitivo, lo social y 1o humano. Los
estudiantes, al percibir un ambiente amable, intuitivo e interesado por parte del facilitador, se
expresan mejor, adquieren confianza y se vuelven mds participativos y auténomos. Esa sensacion
de seguridad emocional les permite arriesgarse a pensar, a sentir y a aprender desde la
autenticidad.

Esa es una de las mayores virtudes de la educacion centrada en el estudiante: no se trata
Unicamente de que los alumnos aprendan de nosotros, sino de que nosotros aprendamos de ellos.
Cada experiencia compartida en el aula nos devuelve una ensefianza sobre lo que significa
acompaifar, escuchar y mirar al otro sin prejuicio. A través de sus vivencias, de sus silencios, de
sus resistencias y de sus logros, los estudiantes nos muestran la esencia del acto educativo como
una relacion profundamente humana.

En ese sentido, la educacién se convierte en un proceso de transformacién continua: El
docente aprende de los estudiantes tanto como ellos de €1, y ese intercambio genuino se convierte
en la base de una comunidad educativa viva, sensible y ética. La educacién centrada en la
persona no es una técnica, sino una forma de estar en el mundo: abierta, empatica, reflexiva y

dispuesta a seguir aprendiendo. Solo asi puede cumplirse su verdadero propdsito: formar seres



46

humanos libres, conscientes y capaces de transformar su entorno desde el conocimiento y la

comprension de si mismos.

Caracteristicas del facilitador de grupo

Introduccion

Nos dice Rogers que el encuentro personal con el paciente es el momento més
significativo para la efectividad del modelo de facilitacion; esa calidad del encuentro humano es
la que, a largo plazo, permite la liberacion, el crecimiento y el desarrollo de un ambiente de
seguridad.

Partamos de la necesidad de generar con el paciente —que en términos practicos
mencionaré como usuario— un ambiente de seguridad en el que pueda hablar y expresarse
libremente. Mi experiencia como facilitador de grupos comenz6 en Salamanca, Guanajuato. Por
desarrollo profesional, inicié mi trabajo en el Instituto Municipal de Salamanca para las Mujeres
(IMSM), donde me desempeiié durante cinco afios como operativo encargado del trabajo de
campo. Sin embargo, movido por mi deseo de aprender mds y ser util, me capacité como
facilitador del Modelo de Atencién para Hombres Generadores de Violencia (MAHGV),
disefiado por el Instituto para las Mujeres Guanajuatenses (IMUG) y GENDES A.C., como una
estrategia estatal de reeducaciéon masculina orientada a la erradicacidon de la violencia de género
(IMUG-GENDES, 2015, p. 5).

El Modelo —como sefialan sus Reglas de Operacién— es un programa integral que
busca “detener el ejercicio violento de los hombres contra las mujeres y promover relaciones
igualitarias” (IMUG, 2016, art. 3). Consta de diecis€is sesiones grupales reeducativas y una
estructura metodoldgica centrada en la reflexion, el autocontrol emocional y la

responsabilizacion de los actos.



47

El presente ensayo busca ejemplificar las principales caracteristicas del facilitador de
grupo, aclarando que la experiencia de facilitacion se dio en el contexto de la capacitacion.
Como enfoque, mi formacién es socioldgica; sin embargo, la intervencion se realizé en un grupo
de reeducacion para hombres generadores de violencia, un espacio que puede ser implementado
también por profesionistas de las ciencias sociales y humanidades, entre ellos los docentes,
siempre que se cumplan los lineamientos éticos y formativos del modelo (IMUG-GENDES,
2015, p. 11).

Desarrollo

Una de las caracteristicas primordiales del facilitador se logra a partir de lo que Rogers
denominé congruencia; es decir, cuando el orientador es lo que es, cuando su relacién con el
usuario es honesta y sin méscaras. Los sentimientos que el orientador experimenta son accesibles
para él; es capaz de vivir con esos sentimientos y puede comunicarlos si es necesario,
mostrandose real y genuino en la relacién.

La congruencia también resulta esencial en el Modelo de Atencién para Hombres
Generadores de Violencia hacia las Mujeres (MAHGYV), pues este proceso exige que los
facilitadores reconozcamos nuestras propias violencias. El manual subraya que “el facilitador
debe pasar por un proceso personal de andlisis que le permita identificar su relaciéon y postura
respecto a la violencia” (IMUG-GENDES, 2015, p. 11). Durante la capacitacién tuvimos que
identificar aquellas conductas que generaban comportamientos violentos en nuestras relaciones
personales, laborales o familiares. Al principio no lograba detectarlas en mi mismo; sin embargo,
fueron saliendo conforme avanzaban las sesiones. Comprendi entonces que la congruencia inicia

por el trabajo interior: primero en uno mismo y después en la relacién con los otros.



48

La conduccion del grupo en el MAHGYV se rige por varios lineamientos establecidos en el
manual y en las Reglas de Operacion del Programa de Reeducacion. El primero de ellos
determina que los facilitadores deben ser hombres, ya que la intervencion “promueve el cambio a
partir de la identificacion de modelos positivos a nivel intragenérico” (IMUG—GENDES, 2015,
p. 11). Esta disposicién no implica exclusion, sino una medida de seguridad y empatia: la
mayoria de los usuarios ha ejercido violencia hacia mujeres, por lo que un espacio mixto podria
inhibir la confianza o detonar conductas defensivas.

El modelo también enfatiza que el facilitador debe actuar con ética y equilibrio
emocional, dado que trabaja con hombres que pueden presentar conductas de riesgo o
resistencia. En ese sentido, las Reglas de Operacién especifican que el programa “debe
garantizar espacios de atencion libres de violencia y con medidas de seguridad para los equipos
de trabajo” (IMUG, 2016, art. 8).

Los usuarios del grupo son hombres canalizados a la institucién mediante una suspension
condicional del proceso judicial —comiinmente ordenada por un juez—, aunque también pueden
ingresar de forma voluntaria. En ese espacio se les brinda la oportunidad de reconocer sus
propias violencias, dejar de ejercerlas y reincorporarse a la sociedad. Generalmente llegan por
delitos de amenazas, violencia familiar o abuso sexual, y el programa consta de dieciséis
sesiones estructuradas que combinan andlisis tedrico, dindmicas vivenciales y reflexion colectiva
(IMUG-GENDES, 2015, pp. 19-21).

El programa pertenece al Gobierno del Estado de Guanajuato, pero debido a ajustes
presupuestales fue transferido a los municipios, de modo que las instancias municipales de
atencion a las mujeres asumieron su aplicacién. En el IMSM fuimos capacitados tres

funcionarios: dos psicélogos y yo, como socidlogo. Al final, fui designado como responsable del



49

grupo y, con ello, aprendi que la congruencia del facilitador se demuestra no solo en el
conocimiento técnico, sino en la capacidad de acompafiar sin juzgar y promover un ambiente de
confianza, como lo sefiala el propio manual: “la persona facilitadora debe ser auténtica y
congruente, mostrando sus debilidades y fortalezas para facilitar el proceso de cambio de otros”
(IMUG-GENDES, 2015, p. 14).

El tema, sin embargo, es complejo, ya que la congruencia implica coherencia entre lo que
se piensa y lo que se hace. Nadie llega plenamente a esa condicidn, pero se puede intentar. En mi
caso, lo hice escuchando activamente, teniendo empatia con los usuarios, conociendo sus
historias de vida y conduciendo el grupo para fomentar la participacion, la confianza y el
reconocimiento de sus violencias. Participar activamente con ellos me permitié también aprender
de sus procesos y fortalecer mi propio ejercicio de autocritica.

El manual sefiala que el facilitador debe “mantener el contacto visual con el grupo,
escuchar con atencion y sin juzgar, y mostrar respeto, creatividad y entusiasmo” (IMUG—
GENDES, 2015, p. 15). Estas acciones, mas alld de ser técnicas, se convierten en un modo de
estar presente frente al otro, pues cada gesto y cada silencio comunican.

Tras cinco afios de trabajo en la institucién, observé que muchas profesionales —
psicdlogas, abogadas y trabajadoras sociales— se desensibilizan ante los casos de violencia con
los que trabajan a diario. Con el tiempo, esa exposicion constante lleva a normalizar la violencia
0, incluso, a victimizar nuevamente a las usuarias. Cuando una mujer llega a una institucion
publica a pedir ayuda, casi siempre lo hace como ultimo recurso. En ese momento emerge la
palabra clave: empatia. El orientador debe ser capaz de comprender el mundo del paciente,
captar sus emociones y comunicarle que es escuchado sin perder la cualidad del “como si”” que

propone Rogers: sentir como si fuera propio, sin dejar de reconocer que pertenece al otro.



50

En una ocasién, inmerso en la atencion cotidiana y el ambiente burocritico, me pregunté
a mi mismo si realmente estaba siendo empatico. Conversé con uno de los psicélogos del drea
sobre las situaciones de violencia que observabamos dentro y fuera de la oficina. El me invit6 a
realizar un ejercicio sencillo: “Preguntate cudntas veces has sido empatico”. Esa pregunta
transformé mi perspectiva. A partir de entonces, aun sin ser abogado, psic6logo ni trabajador
social, comencé a acercarme a las y los usuarios desde una escucha mds humana. Mi papel no era
juzgar ni ofrecer soluciones inmediatas, sino acompafiar el proceso y brindar asesoria “como si”
se tratara de mi propio problema.

Esa disposicién empética coincide con uno de los principios metodolégicos del modelo:
“acompaiiar ética y responsablemente los procesos de cambio de los usuarios, participando en su
reflexion sin imponer verdades” (IMUG—GENDES, 2015, p. 13). Esta frase sintetiza el sentido
profundo del trabajo del facilitador: no intervenir desde la jerarquia, sino desde la autenticidad y
la comprension del otro.

En la relacién con las usuarias y con los miembros del MAHGYV observé que, cuando se
practica la empatia y se analizan las situaciones particulares de cada persona sin juzgar, el
encuentro entre facilitador y usuario puede generar un ambiente de confianza que propicie el
cambio. A partir de esa relacidn con el otro, se logra que los participantes se expresen,
identifiquen sus emociones y asuman la responsabilidad de sus actos.

El Manual de Facilitaciéon Grupal define la empatia como una de las actitudes centrales
del proceso reeducativo: el facilitador debe “escuchar con atencion y sin juzgar las
preocupaciones, avances y retrocesos de los usuarios, manteniendo un clima arménico que

favorezca la apertura emocional” (IMUG-GENDES, 2015, p. 15). Esta disposicidén empatica se



51

convierte en el cimiento para que el grupo funcione como un espacio de contencion y
aprendizaje colectivo.

En un entorno de empatia e interés genuino, los usuarios —tanto hombres como
mujeres— se abren a nuevas posibilidades. No obstante, expresar un hecho de violencia siempre
es dificil. En el caso de las mujeres, la denuncia surge generalmente cuando se han rebasado sus
limites personales, sociales y culturales. Es un proceso doloroso porque implica miedo: miedo al
agresor, a las repercusiones econdmicas, emocionales o fisicas, y desconfianza hacia las
autoridades.

Las Reglas de Operacion del Modelo de Atencidn (Gobierno del Estado de Guanajuato,
2016) establecen que una de las finalidades primarias del programa es “garantizar la integridad y
seguridad de las mujeres victimas de violencia, anteponiendo este principio a cualquier otro de
orden técnico o teorico” (art. 4). Por ello, el orientador debe ofrecer informacién clara sobre los
mecanismos de denuncia y, si la usuaria ain no desea hacerlo, brindarle atencién psicolégica
gratuita que le permita procesar su experiencia hasta sentirse lista para actuar.

El caso de los hombres es distinto. La mayoria llega a la institucién como agresor y no de
manera voluntaria, sino remitido por un mandato judicial o mediante un acuerdo alternativo con
la victima. En el MAHGYV, los hombres llegan al Instituto Municipal de las Mujeres con una
canalizacion emitida por la Unidad de Medidas Cautelares (UMECA). Desde el primer contacto
se les explica el proceso: deben asistir a las dieciséis sesiones del programa, de dos horas cada
una, con aplicacién de pruebas psicoldgicas al inicio y al final del proceso (IMUG—GENDES,
2015, p. 19).

Al principio, la mayoria se muestra renuente. Niegan haber cometido actos de violencia o

sostienen que el sistema judicial “favorece a las mujeres”. El trabajo del facilitador consiste en



52

promover la reflexion, para que sean ellos mismos quienes identifiquen qué los llevé a esa
situacion y asuman la responsabilidad de sus conductas.

Para lograrlo, el manual propone que los facilitadores integren ejercicios de atencion
plena y analisis de testimonios reales de violencia, de manera que los hombres reconozcan las
dindmicas de poder y aprendan estrategias alternativas para resolver conflictos. Esta metodologia
responde al principio de que “el cambio no se impone, se facilita”, promoviendo en los usuarios
la toma de conciencia y la construccion de acuerdos respetuosos (IMUG-GENDES, 2015, pp.
12-13).

Es indispensable mostrar un interés positivo hacia el usuario, escucharlo y validar su
experiencia sin emitir juicios. Este proceso no ocurre de inmediato; durante las primeras
sesiones, la participacion suele ser minima, con respuestas breves y actitudes de desconfianza.
Sin embargo, conforme avanzan las sesiones, el ambiente se transforma. Hacia la octava sesion,
los participantes comienzan a sentirse en confianza: perciben que no se les juzga, que existe
respeto mutuo y que el espacio es seguro. Entonces se abren, comparten sus historias y
reconocen sus propias violencias.

El Manual de Facilitaciéon Grupal subraya que este cambio ocurre cuando el grupo ha
interiorizado las normas de convivencia: “la puntualidad, el respeto, la confidencialidad y la
participacion activa son condiciones basicas para mantener la confianza colectiva” (IMUG—
GENDES, 2015, p. 21). El interés positivo incondicional —como lo define Rogers— implica
aceptar al usuario tal y como es, sin etiquetarlo por sus errores ni invalidar sus emociones. El
modelo coincide con este principio al sefialar que “el facilitador debe reconocer al usuario como
una persona con potencial de cambio, capaz de transformar su forma de relacionarse” (IMUG—

GENDES, 2015, p. 14).



53

Recuerdo el caso de un usuario remitido por violencia fisica contra su esposa. Al
principio negaba los hechos, no participaba y se mostraba indiferente. Conforme avanzaron las
sesiones, comenz0 a involucrarse mas: compartié experiencias, escuché a sus compaieros y
mostré empatia hacia ellos. Termind sus sesiones reglamentarias, pero decidié continuar
asistiendo al grupo por voluntad propia. En una ocasidn llegé visiblemente afectado; al abordar
el tema de la violencia fisica, reconoci6 entre lagrimas que el fin de semana anterior habia
recaido, agrediendo a su hija.

Aquel hombre, que en un inicio se mostraba rigido e impenetrable, se permitié mostrarse
vulnerable. El grupo, al percibir su sinceridad, lo contuvo. Juntos elaboramos un plan para que la
conducta no se repitiera. Esa experiencia me confirmé que el interés positivo y la empatia,
cuando son auténticos, generan armonizacion y apertura.

El enfoque del modelo concuerda con esa vivencia: las Reglas de Operacién establecen
que los facilitadores deben “procurar un proceso de reeducacion basado en la empatia, el respeto
y la responsabilidad, evitando practicas punitivas o moralizantes” (Gobierno del Estado de
Guanajuato, 2016, art. 4). En ese sentido, la funcién del facilitador no es sancionar ni corregir,
sino acompaiiar el proceso de transformacién desde la aceptacion y la congruencia.

El usuario percibe que existe un ambiente de seguridad desde el inicio de las sesiones. Se
les explica que el espacio es libre de violencia y que nadie serd juzgado. Se establecen reglas
claras para el funcionamiento del grupo y se inician las actividades con ejercicios taoistas y de
identificacion corporal, lo que ayuda a generar relajacion y apertura. Gracias a esta atmosfera,
los participantes comienzan a confiar y a reconocer la autenticidad del facilitador.

El Manual de Facilitaciéon Grupal sefiala que cada sesion debe iniciar con la reafirmaciéon

de acuerdos colectivos: “las reglas basicas deben recordarse constantemente, pues representan la



54

estructura simbolica de respeto y contencion del grupo” (IMUG-GENDES, 2015, p. 20). Cuando
el ambiente se percibe violento o tenso, los usuarios tienden a cerrarse, justifican sus acciones o
reaccionan atacando verbalmente a otros compaiieros. Por ello, la serenidad del facilitador es
fundamental para mantener el equilibrio del proceso.

Recuerdo una ocasion en la que me encontraba solo facilitando el grupo. Uno de los
usuarios —quien finalmente abandoné el programa después de cuatro sesiones— comenzoé a
cuestionar el sentido del proceso, desacreditaba las actividades e invalidaba los testimonios de
los demas. Ese dia llegé tarde; le pedi que se integrara a la dindmica, que consistia en reflexionar
sobre los tipos de violencia a partir de un caso personal. Mostré una negativa rotunda y afirmé
que el programa “no servia”, que solo le hacia perder el tiempo. Intenté dialogar con €l sobre la
importancia del proceso y el sentido de su participacion, pero al insistir en su postura terminé por
amenazarme frente al grupo.

En ese momento mantuve la calma. Le expliqué, con serenidad, que su comportamiento
debia ser reportado al juez, pero que aun tenia la posibilidad de continuar en el programa si
deseaba hacerlo. El decidi6 retirarse. Después del incidente, el grupo se mostré sorprendido:
varios expresaron que les habia impactado mi reaccién tranquila, sin enojo ni juicios. Aquella
situacion fortaleci6 la confianza del grupo: comprendieron que la autoridad del facilitador no se
impone desde el poder, sino desde la congruencia y la empatia.

El Manual del IMUG—GENDES advierte precisamente sobre este tipo de escenarios: “El
facilitador debe estar preparado para manejar situaciones de resistencia o confrontacién, sin
responder desde la ira ni desde la imposicidn, sino desde la contencién emocional y la firmeza

ética” (2015, p. 22).



55

Asimismo, las Reglas de Operacion establecen que el IMUG es responsable de garantizar
la seguridad del personal y de los participantes, definiendo protocolos para los casos en los que
exista riesgo de agresion o reincidencia (Gobierno del Estado de Guanajuato, 2016, art. 8). En
coherencia con ello, el incidente sirvi6 para reforzar la importancia del encuadre ético, la
autorregulacién emocional y la funcién pedagdgica del ejemplo: el facilitador ensefia mas con su
conducta que con sus palabras.

El objetivo principal del trabajo con los participantes, bajo la conduccién del facilitador,
es motivarlos a desarrollar una actitud de autoexploracién que les permita asumir la
responsabilidad de sus actos. Explorar las propias conductas y sus causas posibilita el cambio.
Sin embargo, para acompaifiar ese proceso, primero el facilitador debe haberlo vivido en si
mismo.

El Manual de Facilitacion Grupal indica que “el facilitador debe reflexionar
continuamente sobre su propia historia de vida, reconociendo los aprendizajes de violencia que
lo atraviesan y las formas en que ha reproducido o transformado dichos patrones” (IMUG-
GENDES, 2015, p. 11). Solo quien se permite conocerse puede acompaiiar al otro en su proceso.
En mi caso, reconoci que mi forma mas frecuente de ejercer violencia era la econémica. A partir
de ese reconocimiento, pude identificar qué hacia, como lo hacia y por qué lo hacia. La empatia,
la congruencia y la aceptacidn incondicional se convirtieron en las herramientas que generaron
un verdadero cambio, tanto en mi practica como en el grupo.

Un aspecto fundamental de la labor del facilitador es brindar a los participantes
estrategias concretas para reconocer sus violencias y prevenirlas. Una de las mds importantes
consiste en ensefarles a reconectarse con su propio cuerpo. El modelo considera el cuerpo como

“un espacio de memoria emocional y de sefiales preventivas” (IMUG-GENDES, 2015, p. 14).



56

Por ello, al inicio de cada sesion realizamos ejercicios de respiracion y atencion plena, con el
proposito de situarnos en el aqui y el ahora. Con frecuencia, los hombres vivimos desconectados
de nuestras sensaciones: no reconocemos el cansancio, el dolor o las sefiales de tensién que
anteceden a una reaccion violenta.

Los ejercicios taoistas que practicamos ayudan a despertar esa conciencia corporal,
promoviendo una relacién mds amable con uno mismo y con los demaés. Estos ejercicios, ademds
de generar confianza, fortalecen la disposicion para el cambio. Al ensefar a los usuarios a
observar las reacciones de su cuerpo —el entumecimiento, el dolor de cabeza, la sequedad de
boca, el temblor en las manos o la voz—, les brindamos herramientas para identificar el
momento en que su enojo o frustracidn estd por desbordarse.

Personalmente, he notado que mis pupilas se dilatan en esas circunstancias; ese
reconocimiento me ayuda a detenerme. En el grupo ensefiamos una técnica llamada “tiempo
fuera”, que consiste en apartarse del lugar del conflicto durante un lapso breve, informar a la
familia o pareja, y realizar ejercicios de respiracion para recuperar la calma. Solo entonces se
sugiere volver al didlogo, en un estado mds consciente y relajado.

El manual establece que esta practica debe realizarse “sin violencia ni imposiciones,
reconociendo el derecho del usuario a regular sus emociones” (IMUG-GENDES, 2015, p. 15).
De este modo, la autoobservacién corporal se convierte en una via de prevencion, coherente con
la meta institucional de “detener el ejercicio violento y promover relaciones igualitarias”
(Gobierno del Estado de Guanajuato, 2016, art. 3).

Conclusion

Como facilitador del MAHGYV, y desde mi formacién como sociélogo, comprendi que el

modelo centrado en la persona y el enfoque humanista son herramientas de reeducacion social.



57

Brindar un ambiente de confianza, empatia e interés genuino favorece el cambio, pues se centra
en el proceso interno del usuario. Cuando él cambia, su entorno también lo hace.

El Manual de Facilitaciéon Grupal enfatiza que la funcién del facilitador no se limita a
impartir contenidos, sino a “acompaiar los procesos de los usuarios desde una presencia ética,
empatica y congruente, que promueva la reflexion y la responsabilidad personal” (IMUG—
GENDES, 2015, p. 13). Esta perspectiva coincide plenamente con la propuesta de Rogers, quien
sostiene que el aprendizaje significativo ocurre cuando el individuo se siente aceptado y
valorado.

Mi experiencia me mostré que la mayoria de los usuarios niega, al principio, haber
ejercido violencia. Lo hacen por miedo a ser juzgados o por desconocimiento de que sus actos
son violentos. Pero cuando comprenden que el grupo no busca sancionar, sino reflexionar, se
abren a participar. En los grupos pequefios —de cinco a diez personas— las historias de vida se
entrelazan; cada relato se convierte en un espejo para los demads. A través de la escucha mutua y
la conduccién respetuosa, los participantes descubren que la violencia no es inevitable: es una
decision.

Este aprendizaje vivencial responde al objetivo general del modelo, que busca “detener el
ejercicio violento de los hombres contra las mujeres y promover relaciones igualitarias”
(Gobierno del Estado de Guanajuato, 2016, art. 3). Hacia la mitad del proceso, aproximadamente
en la octava sesion, comienzan a reconocer sus responsabilidades y a trabajar estrategias
personales para detener los ciclos de agresion. Asi, la reeducacion se transforma en un espacio de
aprendizaje colectivo, donde todos —facilitador y usuarios— aprenden, se escuchan y se

transforman.



58

El aprendizaje mas profundo que obtuve fue comprender que, en los espacios de
reeducacion, la transformacion no se impone: se facilita. La escucha, la empatia y la congruencia
no son solo técnicas; son modos de encuentro humano que abren la posibilidad del cambio. Ser
facilitador me ensend que trabajar con la violencia exige, antes que nada, reconocerse como parte
del mismo entramado social que la produce. La verdadera tarea no consiste en corregir al otro,
sino en acompafiarlo mientras asume su responsabilidad.

Desde esta mirada, el modelo centrado en la persona se convierte en una practica ética
que trasciende la psicologia: una forma de didlogo, de encuentro y de reconstruccion del vinculo
humano. En este sentido, el facilitador —como lo define el IMUG—GENDES (2015)— es “un
acompafante en la ruta hacia el cambio, que también se transforma y aprende en el proceso” (p.
16). Esa reciprocidad es la esencia de la reeducacién: no solo cambia el usuario, sino también el

propio facilitador.

Conclusion general

A lo largo de este trabajo comprendi que el desarrollo humano no es un enfoque que se
aplica desde afuera ni una metodologia que se ejecuta de manera mecdnica; es un proceso que
atraviesa a la persona que acompaia tanto como a aquella que aprende. Escribir este desarrollo
escrito significé volver sobre mi propia historia como estudiante, docente y facilitador,
reconociendo que mi forma de ensefiar, comunicar y relacionarme con otros ha estado marcada
por experiencias personales, emocionales y profesionales que no pueden separarse del ejercicio
educativo.

Mi experiencia en el Modelo de Atencién para Hombres Generadores de Violencia
(MAHGYV) fue un punto de inflexién en esa comprension. Facilitar grupos de reeducacion

masculina me obligd a reconocer que el cambio no ocurre por imposicion ni por amenaza, sino



59

cuando las personas encuentran un espacio de seguridad emocional donde pueden nombrar lo
que sienten, hacerse responsables de sus actos y mirarse sin ser juzgadas. En ese proceso entendi
que la congruencia, la empatia y el interés positivo incondicional no son solo conceptos tedricos,
sino condiciones éticas que sostienen cualquier proceso de transformacién humana. También
comprendi que acompafiar a otros implica necesariamente mirarse a uno mismo, reconocer las
propias violencias y asumir que nadie estd completamente formado.

Esa misma légica se traslad6 a mi practica docente. En la universidad y en la educacion
secundaria confirmé que el aprendizaje significativo no surge del control ni de la autoridad
rigida, sino de la relacién humana que se construye en el aula. Cuando el estudiante percibe
amenaza, su cuerpo y su mente se colocan en estado de defensa; cuando percibe aceptacion y
coherencia, se abre a participar, a equivocarse y a aprender. Modificar mi manera de estar en el
aula —escuchar mads, preguntar mejor, permitir el silencio, reconocer mis limites— transformé
también la respuesta de los estudiantes y mi propia concepcion del rol docente.

Durante la maestria en Desarrollo Docente este proceso se profundizé. Pasé de un
discurso méds oficialista y centrado en la teoria a una mirada més reflexiva y personal, donde la
experiencia dejo de ser un obstaculo metodoldgico para convertirse en una fuente legitima de
conocimiento. Aprendi que hablar desde uno mismo no debilita el rigor académico, sino que lo
vuelve mds honesto y situado. Reconocer mis procesos emocionales, mis resistencias y mis
aprendizajes me permitié comprender que la educacién humanista no busca formar sujetos
ideales, sino personas conscientes de si mismas y de su relacién con los otros.

El desarrollo humano, desde esta perspectiva, se presenta como una practica cotidiana y
relacional. No se limita al &mbito terapéutico ni a programas especificos, sino que atraviesa la

comunicacion, el clima emocional, la forma de ensefiar y de aprender. Implica aceptar que el



60

cuerpo, la emocion y la palabra participan activamente en el aprendizaje, y que ignorarlos tiene
consecuencias tanto en la vida escolar como en la vida personal y social.

El proceso de construccion de la persona como docente, fue la parte mds importante de
mi instancia en la maestria, primero por las ensefianzas del profesor Ricardo, quién me recordé
que no so6lo soy tedrico, soci6logo y docente, soy una persona, sus clases me ayudaron a entender
que mis vivencias personales importan, mi voz como autor importa, que el desarrollo humano
permite el conocerse a si mismo, para lograr impactar en las esferas, sociales, culturales,
personales y educativas, lo que transformé mi prictica docente y mi vida misma, lo que intent

Este trabajo no pretende ofrecer respuestas cerradas ni modelos universales. Su intencién
es mostrar que el desarrollo humano cobra sentido cuando se vive y se reflexiona desde la
experiencia concreta. Ser docente o facilitador, desde este enfoque, es asumir una
responsabilidad ética: crear condiciones para que otros puedan verse, escucharse y transformarse,
al mismo tiempo que uno mismo sigue aprendiendo. En ese camino, la educacién deja de ser solo
transmision de saberes y se convierte en un espacio de encuentro humano, donde aprender es

también una forma de cuidarse, reconocerse y crecer.

Referencias:

Gobierno del Estado de Guanajuato. (2016). Reglas de operacion del Modelo de Atencion para
Hombres Generadores de Violencia hacia las Mujeres y del Programa de Atencion y
Reeducacion a Hombres Generadores de Violencia hacia las Mujeres. Periodico Oficial
del Gobierno del Estado de Guanajuato, Ao CIII, Tomo CLIV, ndm. 37.

https://share.google/yAotWv5SMua8hPvRd5



https://share.google/yAotWv5Mua8hPvRd5

IMUG-GENDES. (2015). Modelo de atencion a hombres generadores de violencia hacia las
mujeres: Manual de facilitacion grupal. Instituto para las Mujeres Guanajuatenses &
GENDES, A. C.

Lafarga, C., & Gomez, J. (1989). Desarrollo del potencial humano: Aportaciones de una
psicologia humanistica (Vol. 1). Trillas.

Lafarga, C., & Gomez, J. (1989). Desarrollo del potencial humano: Aportaciones de una
psicologia humanistica (Vol. 2). Trillas.

Lafarga, C., & Gomez, J. (1989). Desarrollo del potencial humano: Aportaciones de una
psicologia humanistica (Vol. 3). Trillas.

Rogers, C. R. (2007). El proceso de convertirse en persona: Mi técnica terapéutica. Paidos.

Secretaria de Educacion de Guanajuato. (2018). Manual para facilitadores del aprendizaje:
Desarrollo humano. Secretaria de Educacion de Guanajuato.

Solérzano, R. (2017). Sendero interior: Premisas de educacion humanista. Norte—Sur.

61



